

いっしっこい

1074 چاپ دوم

حكمةالاشراق

تأليف

شيخ شهيد شهاب الدين يحيى سهر وردى

ترجمه و شرح از: دکتر سید جعفر سجادی استاد دانشگاه تهران



بسمه تعالى

سرآغاز:

بنام آنکه سر آغاز هستیها ازاوست که انوار ثابناکش ظلعت عدم را بزدوده آدمیان را به برکت حکمت و فضیلت دانش بر دیگر حیوانات مزیت بخشیدکه فرمود یؤتیالحکمة من یشاء ومن یؤت الحکمة فقد أوتی خیراً کثیراً .

به تام آنکه یاداو آرام بخش دلهااست ، دلها بیادش زنده شوند ، آنکه الهام بخش نفوس پیامبران است ، حازم ستمگران و یاور جوانمر دانست ، حاضر دلهای ذاکران است ، برتر از آنست که ورد زبان ستایشگر انست ، تجلیات قدرت بی پایانش عالمیان را از کتنم عدم بلر آورد که یخر جالحی من المیت ، واین همه جوش و خووش درجهان افکنده که اشرقت الارض بنور ربتها ، بنام آنکه نور جهان است که الله نور المعوات والارض ، آنکه آدم را از گل ناچین بیافرید و در دلش امانت عشق و محبت نهاد ، مهر امانت بر گل دل او نهاد ، مشتی خاك وگل در وجود آورد و به آتش محبت بسوخت و او را پر بساط انبساط جای داد ، آنگه آن امانت بر عالم صورت عرضه داد ، آسمانها و زمینها و کوهها سر باز زدند، آدم یعنی خلیفه خدای مردانه درآمد

آن روز که آنش در سنگ ودیعت مینهادند، عهدگرفتند که تا سوخته نبیند سر فرود نیاورد ، در برابر آنکه دلش منور باشراقات ملکومی است ، پخته و سوخته و محو است که :

امرار خرابات بجز مست نداند 🔹 هشیارچەداند کەدرخانەچەرازاست

آنکه شرط امانت بو استی بجای آرد، که هر امانتی را خیانئی گنجد ، درصدر وسوسه گنجد از ناحیت دیو ، در فؤاد شبهت گنجد از تاحیت نفس ، دردل نااستو اری گنجد از ناحیت هوی .

آن روز که آوازه و انا عرضنا الامانة ، که گوهر ازهر عشق و محبت است

به دروازه سمع معتکفان ملک و ملکوت رسانیدند و دلالان عشق و محبت در معرض من یزیدش در آوردند ، صد هزاران ملک مقرب که همه مندرعان درع عصمت و متوجهان جناب حضرت عزت بودند همه به تبول آن مبادرت کردند لکن نظر عنایت الهی متوجه این خاك در دناك بود ، شرر عشق از مقدحه عالم غیب و موطن نورالانو ار یه ظهور آمد ، لاجرم در حراقه دلی که سوخته نار شوق بود در آویخت ، این است راز انسانیت که خلیفة الله است و گرنه که داند مر فعلرت آدم ؟ که شناملد رتبت دولت صفوت آدم در نیابد ، لکن چون در فرادیس اعلی آرام گرفت و راست برنشت و صفوت آدم در نیابد ، لکن چون در فرادیس اعلی آرام گرفت و راست برنشت و آرامش یافت گمان بر دکه تا ابد او را همان پر ده سلامت می باید زدن که ان الانسان نیطخی ان رأه استغنی ، از جناب جبووت و در گاه عزت خطاب آمد : بجاه خود فریفته شدی و ماغرک بربک الکریم ؟ ما می خواهیم از تو مردی بسازیم ، توجون نوعروسان نهدی و ماغرک بربک الکریم ؟ ما می خواهیم از تو مردی بسازیم ، توجون نوعروسان نهدی و ماغرک بربک الکریم ؟ ما می خواهیم از تو مردی بسازیم ، توجون نوعروسان نهدی که قراحت کردی ، دست از گردن حوا بیرون کن که زرا دست در گردن نهنگ عشق می باید که :

نه همین جمال زیبااست نشان آدمیت که فرشته ره ندارد به جهان آدمیت

### شهابالدينسهر وردىوفلسفة اشراق

در نام ولقب وی اختلافی چندان نیست انحلب تذکره نویسان ویرا بنام شهاب اندین یعیین حبشین اسپرك مکنی به ابولفتح سهروردی میشناسند، در سهرورد یکی از دهات زنجان بدنیا آمد، به گفته شهرزوری در ه ی ه ویا . ه ه ه.ق متولد شد ودر ۲۸ ه وفات یافت ویسا مقتول گردید بعضی تاریخ ولادت اورا (۲۸ ه گفته اند لکن با توجه به تاریخی که خود شیخ در مورد پایان کتاب حکمة الاشراق داده است وپایان آنرا باذکر روز وسال مشخص کرده است. این تاریخ هاهیچکدام نمیتواند دقیق باشد نهایت بنظر میرسد که تاریخ دوم دقیق تر است. این تاریخ هاهیچکدام نمیتواند دقیق باشد نهایت بنظر میرسد که تاریخ دوم دقیق تر است بویژه اینکه گفته شده است که کتاب حکمة الاشراق از تالیات آخر عمر وی بوده است واین معنی چنانکه خواهیم دید از مواردی چند از کتب و رسانلش نموده میشود. باید تذکر داد که تنها قطب الدین شارح حکمة الاشراق ویرا عمرین محمد مکنی به ابوالفتوح می شناسد داد که تنها قطب الدین شارح حکمة الاشراق ویرا عمرین محمد مکنی به ابوالفتوح می شناسد که ظاهر آ خطا باشد.

بهرحال شهاب الدین در اقسام حکمت وفنون دیگر اصلامی تبعری داشت، بعضی گفته اند در علوم غریبه نیز دستی داشته است، اهل ریاضت وسیر و سلوك بوده است از دودمان واصل و نسب او اطلاعی در دست نیست، تنهاگویند که حکمت و اصول را در آراغ بنزد مجدالدین جیلی بیاموخت، باصفهان محافرت کرد و بسیاری از کشب فلسفی را در آن حامان آموخت گویند استاد عمد موی در آن مامان ظهیر الدین قاری یا فارسی بوده است از مجموعه رمائلش پیداست که با صوفیان برخوردها و ملاقاتها داشته است، از همان اوان جوانی به سر و سلوك و ریاضت پرداخت وبه مقام مكافئت تا از آمدگویند پس از سر آناق و انفس در رمائلش پیداست که با صوفیان برخوردها و ملاقاتها داشته است، از همان اوان جوانی به سیر و سلوك و ریاضت پرداخت وبه مقام مكافئت تا ال آمدگویند پس از سر آناق و انفس در من ممالگی به شام و حلب رفت، ملک ظاهر حاکم حلب فرزند صلاح اندین ایویی شیفته وی شد، مجالس مناظره ترتیب میدادوی، در یکی از این مناظرات همه فیلسوفان و دانشندان مجلس رامجاب کرد وحد و کینه آنها را شعله ور حاکم این از فرزند خود ملکظاهر وی را به قساد عقیدت متهم کردند وبالاخره صلاح اندین اورا از فرزند خود ملکظاه وی را به قساد عقیدت متهم کردند وبالاخره صلاح اندین و را نظاه و

درهرحال شهاب الدین در طول عمر کوتاه خود بطور مدام بکار علم و اندوختن دانش و تحمل ریاضت اشتغال داشت و نتیجه فکرسرشار و جوال خودرا مدون نمود که اکنون بصورت کتب و رسائل بسیاری در دست پژوهندگان دانش است. از جمله آثار اوست: مطارحات، تلویحات، لمحات، حکمةالاشراق، الواح العمادیه ، الهیاکل النوریه، المقاومات، بستان القلوب البارتات الاهیة، نوامع الانوار، اعتقاد الحکمام، رسالة العشق، رسالة فی حالة الطفولیة، رسالة عقل سرخ، روزی با جماعات صوفیان، آواز پرجبرائیل ، ، پرتونامه، یزدان شناخت، صفیر سیمرغ، لغت موران، رسالة الطیر، دعوات الکواکب، الواح الفارسیه، الهیاکل الفارسیه، الوارد ات الالهیه، طوارق الانوار، النغمات السماویه و رسائل بسیاری دیگر:

شیخ شهاب الدین خود علت تألیف حکمةالاشراق را در مقدمهٔ همان کتاب بیان کرده است و نامی از چند کتاب و رسالیهٔ خبود ببرده است وگوید : پیش از این کتاب ( حکمةالاشراق) کتبی دیگر مدون ومرتب کردم وهمینطور در اثنای این کتاب و سپس گوید : آن کتب ورمانلرا بروش مشائیان نگاشتم و سپس نام آنهارا برمی شعرد و گیوید این کتابها عبارتند از تلویحات لوحیه و عرشیه ولمحه یا لمحات.

قطب الدین شیرازی شارح کتاب گوبد از از این بیان روشن میشود که شیخ تلویحات و لمحات را قبل از حکمة الاشراق شروع کرده است وپیش از اینکه آن دو کتاب بیایان رصد به تدوین حکت اشراق پرداخته است. باز در متی کتاب گوید یجز؛ آن دو کتاب کتب دیگری تحریر کردم. قطب الدین توضیح می دهد که منظور وی مقاومات و مطارحات است. البته این عبارت شیخ و توضیح قطب با توجه به بیان شیخ در آخر کتاب مقاومات بدرستی روشن نشده است زیرا شیخ خود در آنجاگوید من قبل از این، کتابی تألیف کرده ام بنام حکت اشراق . سپس . شهاب الدین گوید: بعضی از کتب و رسائل فلسفی خود را در ایام کود کی نوشتم، قطب الدین گوید منظور وی الالواح وهیا کل و بسیاری از رسائل دیگر اوست.

شهابالدین پس از بیانی در باب اصول کار و کتب خودگوید: این کتاب یعنی حکتاشراق/ا بروش و اسلوبی دیگر بر نگاشتم که همان روش ذوق و کشف وشهود است برخلاف روش و سیا<u>ق مشائیان که بر اساس بحث وج</u>دل است.

ر شهابالدین طریق ذوق وکشف وشهودرا نزدیکتے بـه دریافت حقایق حکمیه میدانـد./

## شیخشهاب از دیدگاه قطب الدین شیر ازی

قطبالدینشیرازی در مقدمه ای که برحکت اشراق نوشته است در باب فضائل و کمالات شیخ اشراق چنین آرد:

اما بعد نیازمندترین آفریدها وبندگان خدا محمودین مصعودین مصلح شیرازی کمه خدا چابان کار او نیکو دارد، گوید: که این کتابی است مختصر و کوتاه پنام حکمت اشراق تانیف فاضل وعالم کامل، مظهر حقایق، مبدع دقایق، شهاب،الملة والدین ، پادشاه حکمت متالهین وبیشوای مکاشفین، ابوالفتوح عمرین معمد سهروردی که روح وی از آلودگی هسا پاک باد .

بطوریکه ملاحظه میشود، قطب الدین شیرازی نام ویرا شهاب الدین عمرین محمد کنی بابوالفتوح آورده است نه ابوالفتح وعمر نه یعی. تذکره نویسان اغلب کنیهٔ ویرا ابوالفتح و نام اورا یعی ذکر کرده اند. درهرحال تحقیق دراین امر بمهدهٔ تذکره نویسان است.

باری قطب الدین گوید: این کتاب یعنی حکمت اشراق اندوختهٔ عجایب و مالامال از غرائب است واگر چه حجم آن کم ولکن حاوی دانش بسیار است، نام او بس بزرگ ، شوکت و مقامش بس والاست، مشتمل است بر براهین واضحه، تا آنجاکه در زمین پهناور کتابی بهتر و شریفتر ونفیس تر ازاین در بخش الهیات و راه وروش رسیدن به حق وجودندارد وسزد که سطور آن بامداد نور برگونه حور نوشته آید ومعانی آن با خامهٔ اعلی بر لوح نفس بر نگاشته شود.

این کتاب شامل حکمت اشراق ومتضمن اعتقادات شیخ اشراق و مورد اعتماد وی است و خلاصه ایست از سائل حکمی که بنزد او محقق شده است و بدان گرویده است، یعنی مباحث ومطالبی که یاك از شبهه ومبرا از شکوك است.

خلاصه ایست از مسائل ذوقی که در سیر وسلوك راه راست وپیوند بانوار مجرده اورا حاصل شده است. ویوسیلهٔ همین دانش است که شیخ بعقام جبروتی خدا رسیده است وخوشیها ولذتهای نعیم الهیرا دریانته است.

این کتاب از یک سو شامل مهمترین و سودمندترین سائل حکمت بعثی است و از سوی دیگر مشتمل است بر والاترین و روشن ترین سائل حکمت ذوقی، زیرا شیخ درهردو. بخش از حکمت یعنی حکمت ذوقی ویحثی سرآمد بود، اورا اندیشه های ژرف و مقامی بس بلند است تا آنجا که اندیشه های دانائی به ژرفنای وی نرمیده است ژیرا شیخ دراین کتاب سائل و اموری بس شریف و راژهائی بس نفیس بر نهاده است و بدانگویا شده است. این کتاب متضمن اشارات دانایانگذشته و تلویحات اولیاءاند است.

از جعله رازهای شریف که دراین کتاب نهاده است بیان وتوجیه جهان اشباح است. که بسیاری از امور و ازجعله بعث آدمیان و وعد ووعید وآنچه سربوط به پیاسبریها و خارق عادات است. مانند کرامات و معجزات وییان علل اندارات و اسرار لاهوتی وانوار قیومی همه براسامیآن یعنی وجود اشباح است.

آن اموریکه بجز از راهی که شیخ برنته ومنهجی که او بگذرانده است هرآنچهدریارهٔ آنگفتگو شود جز خیالی بیش نیست، زیرا چنین فباشد که هردانشی به قیل و قال وهر معرفتی بهگتار حاصل شود چه آنکه بعضی از دانشها از راه توجه ایراز نهانی و قوت قنسیهٔ حسیه واحوال بلست آید نه بهگفتار [ بایا. توجهداشت که قطبالدین خود ذوق عرفانی واشراقی داشته است و بهمین جهت است که کشش خاصی نسبت به حکمةاشراق پیداکرده است].

همچنانکه شیخ الرئیسی ابن سینا بدین اصل نیز توجه کرده است وآگاه شده است و در مواردی ازکتاب اشارات وشفا و نجاتگوید « تلطف من نفسک» روح ونفس خودرالطیف ویاریک بینگردان. ونیزگوید: «فاحدمی من هذا» دراین مورد از نیروی حدم و قوت قدمی خود امدادگیر وکمک بخواه.

وبالجمله این کتاب دستور غرایب و فهرست عجایب است واسرار ورموز آنرا درنیابند مگر آنانکه درقلهٔ بلند حکمت ودانش باشند و در میدان وسیع دانش و ذوق بتازند و بدانند که هرسیاهی خرما نباشد وهرقرمزی شراب نه و این امر خودگواه است که شیخ درحکمت گامهای راسخی برداشته ودر فلسفه بد طولائی دارد ودلی روشن و استوار و ورانیروی کامل قدسی باشد در کشف امور و حقایق جهان و ذوقی شامل و روشن دارد دریافت انموار الهیه .

روشن شد که حکت ذوقی ویحی هردو راه وروش اشراق است واین همان چیزی است که صدور حکت و اعلام نخمتین آن که در شمار پیامبران و اصفیاء واولیاء خدایند بمانند «آغاثاذیمون وهرمس وانباذقلس و فیثاغورس وسقراط وافلاطون» و امثال آنان سترر داشته اند وینای آنرا بریخته اند، آن کسانی کمه دانایان ویزرگان به فضل و دانش وحکت آنان اعتراف دارند ودرپیش کسوتی آنان ملل مختلف سخن گویند. اینان همان کسانی هستند که خودرا متشبه بمبادی و متخلق باخلاق الهی کرده اند واز قید تعلقات مادی برهنه گردیده اند و بایش ها و معارف حقیقی آراسته شده اند. آنان که شایسته و لایقند که فیلموف بایده شوند ، زیرا فلسفه عبارت از تشبه بذات پاك باری تعالی است باندازه توانائی انسانها بینظور دریافت ویلست آوردن خوش ختی جاودانی. چنانکه امام صادق فرمودند « تخلقوا ـ باخلاق الته به خدار بواسطهٔ احاطت تامه بمعارف و علوم حقه وبرهنه شدن از جسمانیات شبیه به خداگردافید.

این بخش از حکمت یعنی حکمت اهل خطاب «حکمت ذوقی» که این کتاب حاوی آنست همان است که بارها خدا در مقام احسان و امتنان در قرآن مجید از آن یاد کردهاست که د ولقدآتینا لقمانالحکمة» و نیز فرموده است «ومن یؤتالحکمة لقداوتی خبراً کثیراً»و بجز اینها از آیاتی که دلالت بر شرف حکمت و مرتبت بلند آن دارد.

ومینمایاندکه حکمت از اموری است که شایسته است انسان در تمام مدت عمر خود یدان توجه کند و بیندوزد چنانکه حضرت رسول فرمودند «من اخلص» اربعین صباحاً ـ ظهرت یناییح الحکمة من قلبه علی لسانه». در شرف و مرتبت بلند حکمت همان یس که خدای جهان خودرا حکیم بخوانده است که فرمودند «الذی هو تنزیل من حکیم حمید» واین همان حکمتی است که خدای بزرگ بر اهل آن منتگذارده واز نا اهلش منع کرده است، نه آن حکمتی که مردم زمان ما برآن افتاده اند و بدان توجه دارند.

زیرا آن حکمت رسمی باوجود آنکه اساس و پایهاش معلول است، خود مورد جدال و نزاع وخلاف است وفروع ومسائل آنهم درهم و پر از اباطیل وسخنان ییهوده است ، از کثرت جدل وخلاف بمانند درخت بید بی بهره و ثمر است.

ویدین جهت است که هیچ خواستار دانشی در طول زندگی خود از آن بهرمای بر ۔ نگیرد وهیچ بدبختی بدان خوشبخت نشود و بلکه آدمیان را از رام حق و راست بدورکند. بیاری از مردم را گمراه کند و عدهای را رهبری، اجمالی است که نیاز به تفصیل دارد ومانند قرآن است که آنرا تاویل لازم است ونکن نادان ستمکار است و انصاف و داد از میان مردمان رخت بر بسته است.

و نه آن حکتی که مشائیان ویاران معلم اول یعنی ارسطو بدنبال آن رفته انسد ، زیرا قواعد آن بس ناتوان ومسائل آن باطل است[کهگفته اند: پای استدلالیان چویین بود. پای چوبین سخت در تمکین بود] چنانکه در مطاوی بیانات شیخ و شرح این کتاب روشن گردد، یعنی در سواردی که پوست ها از سفزها جدا گردد.

مضافاً براین، اینان حکت ذوتی را کلا رها کردهاند واز اصول به فروع رضه اندوحتی حکت بعثی راهم با ایرادات بسیار ونقوض بی شمار در واقع مطرود و مردود می دانند وبااین-همه خود را حکیم دانند. این همه کارها برای حب ریاست کردند و بدین جهت از رسیدن به مقام والا و مشاهدت حقایق جهان و ادراك انوار مجرده محروم ماندند، زیرا مشاهده مجردات ورسیدن به حقایق واسرار عالم ملک و ملکوت از راه فکر و انتظام دلیل قیاسی واز راه نصب تعاریف حدی ورسمی ممکن نباشد وبلکه تنها ازراه دریافت مجردات ورسیدن به حقایق ازراه انوار اشراقیه که بی دربی آید و تاید، نفس آدمی از یدن جداگردد و تعلق وارتباط آن بانوار مجرده آشکارگردد وتواند که مجردات نفسی وعقلی را اندر یابد وسطور به نفوس مجرده شود و تقشها پذیرد همچنانکه آینه در برایر صورت زیبای زنان منتش به جمال وصورت آنانگردد.

وهیچ کسرا نتوان حکیم و دانا خواند ودانست مگر آن کس که بر جهات مقدسه وانوارملکوتیه که وجههٔ کپری استآگاهییابد که فرمودنده ولکل وجهة هومولیها» [ منظور حکیمی است که مفاد آیهٔ شریفه است کهفرمود یؤتی الحکمة من پشاء ].

وهیچ کسررا نتوان از متألهان شمرد مگر آنکه بدن وکالبد وی پسان پیرهن شود که هرگاه خواهد بدر آرد وهرگاه خواهد به تن کند، هرگاه خواهد خلع کالبدکند، تواندکه تن را رها کند و باسانها وعالم نور بالا رود و اگر ارادت کند بهر شکل و صورتی اندرآید. این قدرت وتوانائی از راء نور تابنده ویارته های الهی سکن گردد.

نمی بینی که آهنی کهگداخته شود ازراه مجاورت آتشمتشبه بآتشسوزانگردد وهمان کارکندکه آتش کند.

پس شگفت نباشدکه اگر نفوس آدمیان ازانوار مجردهٔ ملکوتی اشراقگیرد وازنور غدائی روشنائی پذیرد، همهٔ موجودات جهان همتی ازوپیروی کنند همچنانکه ازقدسیان پیروی نمایند.

باشارات این نفوس چیزها آید وهرآنچه راتصورکرده ویخواهند واقع هود ویدین۔ ترتیب ویدین سان بایدکارکردکه «فلیعملالعاملون» واین چنین باید دراین راهگامگذارد و قدم برداشت.

ازخواب غفلت يبدار شويد وبپاخيزيد وفرصت رانحنيمت دانيد.

ای کسانیکه دلروشن وچشم بینا خواهید تا ازراه تحلیهٔ نفس بفضائل روحانی و تخلیهٔ آن ازرذائل جسمانی نیرویی عقلی بدست آریدکه بدان نفسهای خود رابعالم ملکوت رسانید تا درزمرهٔ سکنهٔ جبر وتیان قرارگیرید وازقید طبیعت رها شوید وازوابستگیهای حوادث کون برهید. بواسطهٔ عیان ازبیان بی نیازگردید وسمارف حقه را ازنفوس افلاك دوار اندر یابید و درعنصریات تصرف کنید، همچنان تصرف غداوندان ثروت وسکنت درسلک خود.

هرکه خواهد این مراتب ومدارج بدست آرد ویدین مقام ومنزلت رسد بناچار باید این کتاب رابخواند وسانی وسعانی آنرا دریابد وشرایط آنرا برعهدهگیرد، آنسان که بمعانیآن دست یابد. هرآن کس که بیازماید بناچار تصدیق کند ویدانگرود، هرآن کس که دراین راه ریاضت کشد این حقایق ویرامسلمگردد.

زیرا که این کتاب میدان وجولانگاه خداوندان بحث و کشف است، درشهرت واشتهار بعانند آفتاب نیمروز است، چشم ها بدان دوخته، اندیشه ها دراین میان بسابقت ولیش دستی پرداخته دست های آزمایش آنرا نقادی وصرانی کرده است، سرشت وطبعهای خرد و کلان آنرا پسندیده ونیکو داشته اند، وبا این وصف هیچ یک ازدانایان حقایق آنرا درنیافته وسطالبی ـ بدین ان برننگاشته ودری بدین درخشندگی نسفته اند واگر چه دانایان دراین باب وسائل سخن بسیار رانده اند، لکن مطالب وحقایتی آن همچنان پنهان سانده است ویمانندگنجی پنهان زیافته می باشد ودری است که همچنان نامنته است و مرمری است که ترکیب ویوند نیافته.

زیراکتایی است درفن خود بس غریب ودرصنعت خود بس شگفتآور تا آنجاکه از لحاظ ایجاز وکوتاهی سخنی است شبیه به معماها واگرچه ازلحاظ حسن ایراد واظهار وانسجام عبارت درحد اعجاز است. پس نفس من راخوش نیامدکه این سخنانگهربار ومطالب تازهٔ بدیم ودرخشانکه مقز ولب دانش وخلاصه وزبدهٔ سیر وسلوك است همچنان درحجاب ابهام بماند وازفهم ودرك آدمیان پنهان ویدور باشد.

بس لازم آمدکه آنرا شرحیکنم ودشواریهای آنرا باز نمایم. باشدکه ازینراه ـ مشکلات آن روثن شود وازالفاظ، معانی باریک ودقیق آن بنهم آید ونقاب ایهام ازچهرهٔ معانی تن برداشته شود من تنها بهگشودن مشکلات وروثن کردن الفاظ نارسای آن اکتفاکردم و برایضاح ونمودن معانی باریک ودقیق آن بسنده کردم.

بطوریکه ملاحظه میشود درمندمهٔ تطبالدین علاوه بر مقام وموتعیت این کتاب یعنی کتاب حکمةالاشراق مقام شیخ راازلحاظ حکمت بحثی و ذوقی و شخصیت علمی نموده لست ودرضن اشاراتی به بانیان حکمت ذوقی کرده است که ما دراین باب بعداً بحث خواهیم کرد.

# سیر اجمالی در تعاریف فلسفه واینکه حکمت دقی چیست ۹ و مستند و ماخذ شیخ اشر اق چیست ۹

مقصود ازحکت ذوقی همانطور که خود شیخ گوید حکمتی است که براساس یافت و کشف وشهود استوار است نه برینای برهان واستدلال، زیرا بنظر شیخ استدلال ویرهان آدمی رابه حقایق رهبری نمی کند. وی خودگوید: من مسائل حکت ذوقی را ابتداء ازراه یافت و کشف وشهود بدست آوردم وسپس درجستجوی برهان ودلیل برآمدم نه برعکس، درحالی که درفلسفهٔ بحثی نخست مبنای آن استدلال است بدون آنکه مسائل ومباحث آن محقق شده باشد وحتی برای استدلال کننده نیز باور نشده است وخود درآنچه اثبات می کند تردید وشک دارد ودل اوآنچه بزبان گوید واستدلال کند نپذیرد، درحال که درحکت ذوقی نخست دل می پذیرد وآن راباور می کند وسپس بدنبال برهان می رود. وی گوید: من خود آنچه رایافته ا باور دارم وبرای خود نیاری به برهان واستدلال ندارم واگر استدلال وبرهانی اقامت کرده م درمتام تعلیم وآموزندگی می باشد.

دربارهٔ اینکه حکمت ذوقی ازکجا آسده است وشیخ چگونه بدان دست یافته است حض بسیارگفته شده است که بعضی ازگفتارها بطورکلی دور ازواقعیت است وبعضی دیگر مظنون ویا مشکوك است.

برای روثن شدن قسمتی ازاین واقعیت واینکه شیخ اشراق چگونه وازچه راهی ستوجه حکمت اشراق شده است وانگیزهٔ وی دراین اس چه بوده است ضمن بررسی موضوع از دیدهای سختلف قسمتی از مقدسهٔ خود اورابعد نقل سیکنیم. بطورسلم شیخ از حکت یونانی وبحث وجدال وساظرات بی فایده سخت فرسوده و خسته می شود ویا ذهن جوال خود ستوجه دریافت حقایتی ازراهی دگر شده است که دور از جدال وجنال مدرسه باشد واحیاناً معکن است غرور ملی اورا بدین راه وروش واداشته باشد، دراین مورد بعداً سخن خواهیم گفت وتاآنجا که توانائی این حقیر باشد نکات باریک وسبهم آن راروش می کنم. واکنون پارهٔ ازتعاریفی که درطی تاریخ فلسفه شده است یا ذکر استیازات وروشهای هریک از کتب ها راییان میکنم تا ازاین رهگذر اساس کار حکمهٔ اشراق تاحدی روش شود.

### نظرى به تعريف يا تعاريف فلسقه

بطوركلى تعريف قديمى فلسفهكه ظاهراً ريشة آن حتى به حكماء قبل از ارسطو و افلاطون ميرمد و باصطلاح باساطين العكمة، اين است كه د الفلسفة هى العلم باحوال اعيان الحوجودات على ماهى تى نفس الامر بقدر الطالة البشريه» اين تعريف با همهجا معيت و مانعيت مورد نقض واقع شده است و مورد بسند فلاحفه اسلامى وهم فلاحفه ذوقى واقع نشده است و متوسل به تعاريف ديگرى شده اند مانند «صيرورة الانمان عالماً عقلياً مضاهياً للمالم ـ العينى» وياداتكمال الانمان فى مرتبة العلم والعمل».

والبته دراین بین کلمه فلمفه تبدیل به کلمهٔ حکت، شده است باقباس از آیهٔ شریفهٔ قرآن که میفرماید «بؤتی الحکمة منَّ یشاء» با تبدیل کلمهٔ فلسفه به کلمهٔ حکت که ریشهٔ اسلامی دارد بطور کلی تعریف آنهم تبدیل وضع پیدا میکند ویجای بحث در حقایق موجودات، نوری میشود که «یقذفه اندفی قلب من یشاء» وبدین ترتیب فلسفهٔ یونانی در برابر حکت اسلامی وحکت ذوقی ایرانی وحکت اهل خطاب قرار میگیرد و سیر آن از بحث به ذوق تبدیل میشود و «ضالة المؤمن» میشود واز یک روش نظام یافتهٔ خاص تبدیل بروش و نظام بی نظامی میشود.

بدون اینکه شواسته باشیم تعریف جامع ومانمی برای این بخش از حکت کردهباشیم ویمانند اهل بحث و منطق و استدلال حدود وثغور آنرا در چهارچوب خاص معین کنیم گوئیم :

[آنچه مشهوراست و شهاب الدین خود نیز تصریح کرده است افلاطون فیلسوف یونانی بنیانگذار این بخش از حکت بوده است در سرزین یونان، البته چنانکه خواهیم دید ـ شهاب الدین سمتند است که مؤسس حقیقی فلسفه اشراق زردشت پیاسر بزرگ ایرانی است ) بهرمال تعریفی که برای حکت اشراق کرده اند دراین حدود است که اولا حکت

بهرسان طریعی که برای محمد اسرای طریعاند دورین محاود است که اود محمد ذوقی را در برابر حکمت بحثی قرار داده اندوگفته اند حکمت اشراق حکمتی است که مبتنی برتایش و اشراق است، حکمتی است غیر رسمی در برابر حکمت رسمی حکمت ا هل خطاب است در برابر î,

حکت اهل بلخت ، حکت ایمانی در برابر حکت یونانی و این مطلب قطعی است که دو جزائر یونان اساس حکت بر استدلال و قیاسات منطقی استوار شده است که طرز تفکر تجریدی و کلی سازی است، همه چیز از دیدو نظر متفکران یونانی بر نظاموطبق قواعد خاص منطقی است.

آنگونه منطقی که در چهارچوب متولاتی ارستو قرار دارد ویا مقولات در چهارچوب آن طرح ریزی شده است آن منطقی که تنها آلت و ایراز اندیشه است و دستور فکر و اندیشه را میاموزد و قهرآ با این طرز تفکر میتوان فلسفهٔ مشاءرا مهارکنندهٔ فکر و اندیشه دانست دریک بعد.حکیم اشراقی چنین می اندیشد که اولاچه کسی ثابت کرده است وضمانت داده است که روش ارسطو برای فکر درست باشد و ثانیآ برفرضی که درست باشد چه کسی گفته است که معین روش کافی است که نتیجه گرفته شود که ارسطو خاتم حکما و اندیشمندان است ؟ و تالنآ این روش روش یک بعدی است و افکار و اندیشه های بشری در فضائی جولان دارد که لایتناهی است و حدو مرزی نمیتواند داشته باشد و ندارد.

وآیا درست است که فکررا در نظام معینی جریان داد و از جولان آن درجهات ختلف جِلوگیری کرد؟ وآیا با تفکر یک بعدی میتوان جهان را آنطور که هست دید وهمه ابعاد آن را شاهده کرد.

مگر نه این است که همهٔ موجهدات جهان از یک رابطهٔ خاص علی و یا وحدت جسمی برخوردار است.

دراین باب یعنی در جرح ونتض قلسفه یک بعدی ارسطوئی از همان روزگاران قدیم اظهارنظرهائی شده است. والبته هرکس از راهی دراین طریقگام برداشته استکه اشاره خواهد شد.

مثلا ابوریحان بیرونی ریاضیدان وفیلسوف بزرک ایران که معاصر شیخ الرئیس این -سینااست . بر این روش یعنی روش منطق ارسطو و حکت آن حخت اعتراض کرده از اینکه مرد بزرگی بمانند پورسینا یکسره و دریست خودوا درچهار چوب افکار واندیشه های ارسطو زندانی کرده است و نمی خواهد ویا نمی تواندگامی فراتر نهد و آزاداند فکر کند و از تارهای عنکبوت آسای او خودرا نجات دهد حخت ناراحت بوده، مشکلاتی در برابر او قرار میدهد که همه ناشی از طرز تفکر یک بعدی ارسطو است واین کارزا نه بدان جهت می کند که ایراد واشکالی برای رنیق و دوست علمی خود داراحت را بند و بلکه بدان جهت می کند که شود و خود را از قید ویند اسارت ارسطو رها ثی پیدفراموش کرد واشاره خواهد که شاید. شود و خود را از قید ویند اسارت ارسطو رها می کرده باشد و بلکه بدان جهت که شاید. شود و خود را از قید ویند اسارت ارسطو رها شی بخشد البته نباید فراموش کرد واشاره خواهد که قرار داده بودند و کار ارسطور آدر طبقه بندی سفاهیم کلی و استاز فعول و اجناس بیهوده ویا غلط دانسته بودند. چه آنکه در قرون متمادی تعلیمات ارسطو مدار دانش بشری و معرفت جهان علم بوده است واساس فلسفه وسایر علوم در چهارچوب این افکار حل و قصل میشده است، اخلاقیات واجتماعیات وافکارکلامی ومذهبی و علمی همه درکادر قیاسات منطقی و اصول طبقهبندی اجناس و فصول وحدودی که صرفآ اموری قرار دادی است دور میزده است و ازاین رهگذر پشر بجائی نرمیده است نه در قسمت علوم مادی و نه درکشف حقایق و امرار ورموز عالم ماوراء طبیعت. شیخ شهاب الدین سهروردی نیز یکی ازافراد انگشت شمار جهان علم وقلمفه است که این قلعه فولادین !رسطورا درهم می ریزد.

طریق رسیدن به حقایق علمی را نمیتوان در یک کادر و روش محدودومحمور کرد. برای رسیدن به حقایق علمی در جهان طبیعت یاراه وروش استدلال ریاضی مفیداست ویا راه و روش استدلال تجربی ویعبارت دیگر یاراه استناد به تجربه وآزمایش است در حقایق طبیعی ویا توصل به استدلالات هندسی و ریاضیات است، در علوم ریاضی و حقایق علوم محاسباتی در این بین باقی سیماند دانش برموز و اسرار خلقت و جهان ستانیزیک که استدلالات منطقی ارسطو برای نیل بدان کافی بنظر نمی رسد و اصولا علم برموز و اسرار ساوراء طبیعت را چگونه میتواند ازاین راه بدست آورد راهی که خلاصه میشود در چند مقدمة قراردادی و ترتیب صغری و کبری، بنابراین اگر راهی باشد بدان سوی طبیعت آن راهی دیگر است و آن همان راه کشف وشهود است، راه الهام و وحی است.

## نظام مقولى وشيخ اشراق

بهرحال روشن شد که نظام مقولی ارسطوئیو اماسطبقه بندی مفاهیم ذهنی وکلیات بر اموری است که ماخته و پرداخته افکار یک بعدی است ومسئولیت مطابقت و عدم مطابقت آنرا باوانع ونفس الامر حتی ارسطوهم خود به عهده نگرفته است واگر بنا بود که فلسفه بحی بر مبنای این حدود وتعاریف آدمیرا بواتعیات رهبری می کرد در طی تاریخ گذشته همه حقایق چهان مکشوف و بلکه مشهود شده بود درحال که تنهانه چنین نشده است بلکه علی الدوام بنادانی وجهل بشرهم افزوده شده است.)

وحتی چنان مینماید که این نظام مقولی بسان تارمنکبوت است که از دورنمای بشر کاسته، فکر و دید آدمیرا در یک دایره ویا یکراه تنگ وتاریک محدود مینماید ویا بمانند پیلهٔ ابریشمی است که بدور صاحب خود حصاری بوجود میآورد و اورا در تنگنای غیر قابل نجات محبوس میدارد واز سیر آفاق و انفس و جولانگاه وسیح فکری محروم میکند.

> مولانا جلال الدین کوید : فلسفی کوید زسعقولات دون عقل از دهلیز می تا یسد ابرون

فلسفی منکر شود درفکروظن گو برو حر را بسدان دیسوار زن نطق آب ونطق خاک ونطق گل هست محسوس حواس ۱. مل دل المسفی کسو منکر حنانه است از حواس انبیا بیگانه است فلسفی مر دیورا منکر بسود در هماندم مخرة دیسوی بود گرندیدی دیورا خودرا بین یی جنون نبود کبودی برجیست \* \* \*

> اندرین بحث ار خرد رمبربدی لیک چون سن لم یذق لم یدربود

\* \* \*

فخر رازی رازدار دین ہدی

عقل برتخیلات او حیرت فزود

| تا فكردى بتتراش ويت پرست  | زینقدحهای صورکم باش سست   |
|---------------------------|---------------------------|
| بادەدر جامستاليكازجامنيست | از قدحهای صور بگذر امایست |
|                           |                           |

عقل محض

همانطورکه اشارت رفت عقل معضیکه پیروی از آن راه وروش مشاه است در نظر شیخ اشراق بسیار ناتوان و نارسا است بویژه در باب کشف حقایق و رموز جهان هستیوآنگهی عقل چیست وکدام عقل؟ عقل مشوب به ظلمت و تاریکی، عقل آلوده به مادیات، عقلیکه عقال است ویند، بوسیله این عقل هیچ مجهولی را نتوان معلوم کرد و هیچ حقیقتی را نتوان کشف کرد.

> گفته اند : نهایة اقدام العقول عقال و اکثر معی العالین خلال زین قدم زین عقل رویز ارشو چشم غیبی جوی ویر خورد ار شو زین نظر زین عقل تاید جزدوار پس نظر بگذار ویگزین انتظار نظر بگذار ویگزین انتظار به \* \* میر عقل وجان که در گاوخراست تدمی را عقل وجان دیگر است مد هزاران فضل دارد ازعلوم جان خود را می نداند این ظلوم دریان جوهر خود چون خری

شهاب الدین گوید : این روش گرچه از لحاظ تعلیماتی راه وروش مناسبی است ولکن از لحاظ کشف حقایتی نمیتواند محصولی بدست دهد و اصولا اساس حملات ابوریحان هم بر پورسینا بر همین اساس است، نهایت نظر ابوریحان در ناتوانی و نارسائی منطق ارسطو مربوط به کشف حقایتی علمی این جهان است و نظر شهاب الدین مربوط به کشف رموز وحقایتی جهان ماوراء است.

## نظام فكرى افلاطون وونو افلاطو نيان

گفته شد که در کلمات شهاب الدین نامی از افلاطون برده شده است وگرچه اورا مؤسس و بنیانگذار حقیقی مکتب اشراق نمیداند لکن ویرا بعنوان یکی از اساطین ذوق اشراق بحساب می آورد ، و البته شهاب حق دارد که در بسیاری از موارد خود را بیرو این فيلسوف بزرك بدائد زبرا همائطوركه اشارت رقت شهاب الدين ته خودرا خاتم فلاسفه سيشمارد و نه کسیدیگررا و درهای حکمت و دانشرا بر روی همگان باز ومنتوح میداندهمچنانکه افلاطون در یونان باستان برهمین عقیدت بود ونو افلاطونیان حوزهٔ اسکندریه نیز از این خط مشى بيروى ميكردند افكار وآراء افلاطونرا بدرستى مىتوان از خلال ساحث مربوط بمدينة فاضلهٔ آن اندریافت، ویگرچه در نظام فکری فلمفیخود در باب مثل پیر و نوعی از طبقه ـ بندی بوده است لکن این طبقات سرتبط اند و در وضع خاص روحانیت قرار دارند، درنظاسات اجتماعیش نیزگرچه طبقات و تقسیم بندیهای او بر سبنای خصائص ذاتی است ولکن تربیت و تعليمرا نيز مؤثر ميداند و بالاخره نوعي از تبديلات و تحولاترا در طبقات اجتماعي جايز ميشماردوهراندازههم كهكفته شوددرتحت تأثيرنظام موجودخود بودهاست وبااحتياطقدم برميداشته است سمدُلک ذوق هنری و شعری ویالاخره اشراقی او در تمام شئون نظامات اجتماعی او نمودارست لکن ارسطو سعی سی کند از واقعیت موجود بحث کرده و آنچه هست مورد بررسی قرار دهد وبالاخره بقول حاج بلاهادى سبزوارى ترتيبي بدهدكه منطق واصول استدلالي او بصورت میراث امکندر درآید، نخمت اندیشهٔ های بشری را محدود می کند ومپس بر حمب 🖉 وجود طبقات اجتماعی خاصکه ناشی از تحدیدآنها در نظام مقولی است علومرا طبقه بندی کرده بعضیرا ویژهٔ آقاها میداند و بعضیرا ویژه بردهها، علم سیاست وملکداریرا بطور مطلق براى بردگان تجويزنميكندواين همان چيزى است كه درقرون بعدحتى خشم خريجان كليما ها را عليه خود بر ميانگيزد ويقول شهابالدين نخوت وغرورزياد از حد اورا برآن ميدارد كه حتى شاگردانش اورا خاتم حکما و فلاسفه بدانند واین همان چیزی است که حکیم اشراقی ما از آن اباء دارد وگویدگرچه ارسطورا درحکمتوفلسفه مقامیبس بلند و ارجمند استلکناین امر موجب نميشودكه ويرا خاتم حكما بدانيم.

اشاره شد که در نظام فلسفه اشراق درهای دانش همواره بروی همه باز است هیچ

اندیشهٔ را نباید تید و بند زد ودر نظام خودخوا هانهٔ خود محدود کرد زیرا:

عالم هستی را ابعاد مختلف است و ابعاد آن بعدد انفاس خلایتی است ویا دید یک ـ بعدی نمیتوان آن ابعاد مختلف را دید زد واین است معنی عدسی که در کلمات فلاسفهٔ ذوتی آسده است. ونیروحدس ویافت و اشراق مستقیمی که در کلمات این دسته از حکما آسده است به مین معنی است که خارج از حد تعاریف و اصول موضوعه و علوم متعارف و اصول کلی استناع اجتماع ضدین ویا استناع ارتفاع و اجتماع نقیضین و جز آنها راهی دیگرهم برای کشف حقایق هست وآن راه کشف وشهود واشراق مستقیم است.

نهایت امری که میتوان از مزایای طرز تفکر مشائی دانست این است که یک نظام تعدیل شده برای جوامع بشری بوجود میآورد و نظام ادبی و فرهنگی و بالاخره فکری رابرای مدتی نا محدود ثابت نگه میدارد وازاینجا است که گفتهاند نظام ارسطوئی نظام مهارکنندهٔ افکار و اندیشه ها است.

## مقامالهامدر حكمتاشراق

سیدانیم که افلاطون یک هنرمند و یک شاعر وادیب توانا بود ویگوید ارباب هنر هیچگاه در هنر خود ستأثر از عقل نمیباشند و بلکه ستأثر از وحی والهامند، هنرمند آن کسی است نه باتکاه وحی والهام اشیائیرا بیافریند در نهایت زیبائی (رجوع شود به قصةالفلسفة الیونائیه ص ۱۸۷–۱۹۰).

ودراینجا یک قسمت از بیانات شیخ شهابراکه دراین موردیعنیروشنشدن اساس حکمت اشراق وسبب تألیف آن است میاوریم ومپس به تحلیل افکار او میپردازیم. سبب تألیف حکمةالاشراق بقلم شیخ شهاب

وی پسس از حمد وستایش خداوند و درود بر پیامبر ختمین مرتبت واولیاء کرام اوگوید :

اما بعد ای برادران من بدانید که چون خواست شما از من فزونی یافت و در نگارش حکمت اشراق اصرار شما از حد بگذشت تا آنجا که عزم راسخ من را از خودداری و استناع درنگارش حکمت اشراق سستگردانید و اعراض و امتناع مرا دگرگون کرد و نتوانستم که از خواست روزافزون شما سر باز زنم.

( اگر خدای توانا در جهان ازلی از دانایان پیمان ومیثاق نگرفته بودکه دانش خودرا بنمایانند و آدمیان را از نور دانش خود بهرمندگردانند وزیز اگر نه این بودکه فرمان وحکم خدایی از مصدر جلال وعظمت صادر شدی آن قرمانی که اعراض و سرپیچی از آن آدمیان را از حق بدرکند، زیرا از فرمان خدای نتوان روی گرداند وحکم ازلی اورا نادیدهگرفت و راهی که نموده است نیپمود، هرآینه سنرا داعیگام نهادن دراین راه و اقدام براین کار و اظهارآن نمی بود و دراین راه دشوارگام نگذاردمی، زیرا شما ای برادران آشکارا وبه نیکی می دانید که این راه راهی است بس دشوار.

ازاین بیانات معلوم میشودکه اولاکسانی دیگر بودهاندکه خواستار زنده شدن حکمتشراقومهراث گذشته بودهاند.

وثانیاً خود شیخ از اقدام باینکار وحشت داشته است وآن(ا راهی پس دشوار میدانستهاست .

سپسگوید: شما ای برادران همواره از من خواسته اید که کتابی برنگارم که یافته های ذوقی خودرا یعنی آنچه در خلوات وسیروسلوك وریاضت و هنگام تجرد از دنیا یافته ام پنیایانم، زیرا هرکس دراین راهگامگذارد و کوشش کند و ریاضت کشد حقایق را دریابد، چه آنکه هر کوشش کننده ای را ذوقی است و هر ریاضت کشنده ای رایافتی، ناقص یا کاسل، فزون یا کسم .

شیخ پس از این بیان بروشنی و روشنینی ودلآگاهی خاصگوید؛ دانش و حکت بردسته وگروهی خاص وقف نباشد، تالازم آیدکه پس از آن درهای تابش انوارروحانی بسته گردد و راه حصول وفزونی دانش بر جهانیان بند آید ودریافت حقایق حکمیه سنوع گردد . بلکه دانش حقیقی حقه همگان راست وراه فزونی آن همچنان باز سیباشد و خداوند بخشندهٔ دانش غیب بخل نمی ورزد و بخیل نمی باشد.

و بدین ترتیب به حکومت مطلقهٔ ارسطو برحکمت وخاتمیت اوخاتمه می دهدونظرورأی کسانی که حکمت و فلسفه را به ارسطو وافلاطون پایان یافته می دانند مردود می شناسد وگوید: بدترین روزگاران آن روزگاری است که بساط ریاضت و کوشش برچیده شود و اندیشه ها از جریان باز ایستد ودرهای کاشفات مسدودگردد و راه مشاهدات حقایق بسته گردد.

(بطوریکه سلاحظه میشود شیخ این رأی وعقیدتراکه حکت به ارسطو نحتم شده است بدبختی وسیهروژی بشر میداند.)

سپس در باب کتابهای دیگرکه قبل از حکت اشراق بروش مشائیان تألیف کـرده است مانند تلویحات و لمحات وکتابهائیکه در ایامکودکی تألیفکرده است سانند الواحو هیاکل بیاناتی دارد وگوید: اما اینکتابر! روشی دیگر است، آن روشیکه نزدیکتر از ـ روش اول است ومنظمتر و مضبوط تر است.

مطالب و حقایقی که دراین کتاب نهاده ونوشته ام نخست از راه فکر و اندیشه مرا حاصل نشده است و بلکه از راعی دیگر یعنی از راه ذوق ویافت آمده است نهایت پس ازآن برای اثبات آنها به جستجوی برهان برآمدمام وبرهان ودلیل آوردمام، بطوریکه هرگاه خود از آن دلائل وبراهین اعراض کنم، و روگردانم وبدانها دست نیاویزم مرا نیازی بدانها نباشد . و رخنهای در باورمن نیاید و شک شکاکان مرا به شک نیندازد.

و برآنچه من از علم و دانش انوار روحانی بیاورد،ام ویادآوری کرد،ام وهمهٔ مسائل و مطالب و قواعدی که برآنها نهاده شده وبر بنیان آن استوارگردیده است هرآن کسی که راه خدای عزوجل پیماید و سالک این راه باشد، مرا مساعد و همراه باشد ودر وتوف براین حقایق با من همگام و همراه باشد وآن دریابد که من یافته ام زیرا راه درست و حق یکی است.

این راه یعنی علم و دانش انوار روحانیه، راه و طریقهٔ دریافت و ذوق بیشوای حکست و رئیس آن وسرآمد همهٔ حکیمان و دانایان یعنی افلاطون خداوندنممت های ظاهره و باطنه است.

وهمینطور راه وروش کسانی است که در روزگاران پیش از وی بودند، بمانند پدر حکیمان یعنی هرمس تا زمان وی از بزرگان حکماء و استادان دانش بمانند انباذقلس و فیثاغورس و جزآن دو.

والبته سخنان پیشینیان همه بررمز بیان میشده است وبنابراین هرآنچه دیگران برآنان بیرادکرده ویتاختهاند اگرچه ستوجه جهت و روی آشکار سخنان آنان میتواند باشد و با ظاهر کلمات آنان سازگار است لکن باخواست و مقصود وجهت و روی نهانی کلمات آنانسازگار میباشد و ایرادات آنها ناموجه میباشد.

زیرا رمزرا نتوان ردکرد ومطرود داشت و رد وجرح آن از خرد بیرون است، که ن**خست** فهم بایدکردن وسپس ایراد.

واصولا تواعد و ضوابط اشراق در باب نور وظلمت که راه و روش حکماء و دانایان مرزمین پارس است بمانند جاماسب و فرشادشور و بوذرجمهر و کمانی که پیش از اینان بودند بر رمز نهاده شده است واین قاعده(یعنی قاعدهٔ نور وظلمت که اساس حکمت اشراق است ، که آن اساس و قاعدهٔگبران کافر است ونه مانیان ملحد و نه آنچه به شرك کشاند.

وگمان مبرید که حکمت و دانش درهمان برههٔ از روزگار وجود داشته آست و آن راه سدود شده است. زیرا عالم وجود وجهان هستی هیچگاه از دانش حکمت و دانائی کسه سودار وقائم بدان بود و حجت و بینات خدای بنزد او بوده وهست تهی نباشد و وی همان خلیقه وجانشین خدای بزرگ باشد بر روی زمین و تا روزی که زمین و آسمان پایدار و استوار ست نیز این چنین خواهد بود. بطوریکه ملاحظه میشود شهاب الدین سخت بر طرفداران فکری ارسطو میتازد وآنان را دراین فکر که ارسطو خاتم حکما باشد نکوهش مینماید.

و باز بطوریکه ملاحظه میشود شیخ کمانیراکه دل آنان منور باشد به حکمتالهی مامبر و بالاتر از آن خلیقه وجانشین خدا میداند.

#### شائزدم

وی مراتب حکت و حکمامرا برمیشمارد و آنهارا بر حسب توعل در حکت بخی و ذوئی طبقه بندی می کند و مرانجام گوید: وهرگاه چنین اتفائی انتد که حکیمی آبد که هم متوعل در حکت الهی باشد وهم سبحر در حکت بحثی اورا ریاست تامه باشد و خلیفه و جانشین خدا باشد واگر چنین اتفاقی نیفتد آنکه متوعل در تأله و متوسط در بحث باشد ریاست کامله خواهد داشت واگر چنین کسی نیز نباشدریاست کامل آن حکیمی باشد که متوعل در تأله باشد .

وگویدجهان هیچگاهاز حکیمی که متوغل در تأله باشد خالینخواهدیود. و آنحکیم ستوغل در بحثراکه ستوغل در تأله نباشد ریامتی بر مرزمین نخواهد بود.

زیرا صاحب مقام خلافت را بایسته است که امور وحقایق را بلاواسطه از مصدرجلال گیرد، ومیگوید: مراد من از این ریاست ریاست ظاهره نیست و بلکه ریاست واقعی است و هرگله سیاست واقعی جهان بنست وی افتد یعنی همانطور که در باطن رئیس و پیشوا است سیاست ظاهری نیز به دست وی افتد روزگار بس روشن و نورانی خواهد بود.

بدین بیان معلوم میشود که شیخ اشراق هیچ زمان و عصری را خالی از نبی و پیامبر نمی داند و با مقدمهٔ دیگری که خودرا متوعل در حکت بحثی و ذوقی می داند این نتیجه را می توان بدست آورد که شیخ خودرا قطب زمان دانسته است وما بعداً دراین باب سخن خواهیم گفت.

ویگوید : این کتاب ویژهٔ آن کسافی است که هم جویای حکمت ذوقی باشند و وهم خواستار حکمت بحثی وآنان که جویا و خواستار حکمت با شی صرفند واهل ریاضت می باشند بدنبال کتبی روند که روش مشائیان را شرح می دهد وگوید اصولا روی سخن سا یا این گون. افراد نیست.

## **آیاشیخ آنچه درباب مآخذ،کارخودگفته است درست است**؟

( آنچه مسلم است واز دیرزمان تا عصر حاضر نوشته اند این است که سرزمین ایسران دارای تمکن و فرهنگ درخشان قدیمی است و یکی از کشورهای معدود دنیا است که تمدنی کهن و ریشه دارداشته وداردویدیهی است که اسامی و پایهٔ هر تمدنی، بینی برافکار واندیشه های بزرگان وفلاسفه و علماء ذیفنون است، بناهای تاریخی و معابد و شاهراه ها و باقیماندهٔ کتیبه ها وآثار سکتوب دیگر وجود تمدن و فرهنگ کهن ایران را بخوبی نشان میدهد)

وجود مدارس عالی قبل از اسلامرا در شرق وغرب ایران مانند شوش و بلخ و جرآنها) همهٔ مورخان نوشتهاند ودر بارهٔ آنها سخنگفتهاند دراین مدارس بجز علوم وفنون یونانیوطب و قلسفه مسائلی که مربوط به فرهنگ اصیل ایران بوده است نیز مورد بحث بوده است.) ودراین امر تردیدی نیستکه پس از تملط اعراب و خلفای اسلام برایران مناد و لجاج خاصی به تمدن وفرهنگ ایران ورزیده شد.

اعراب ومؤثرتر از آنان ایرانیانی که به دین اسلامگرویدند بواسطه تعصب شدید دینی و یا ترس از زسامداران و عمال حکومتی آنچه از آثار آباء واجداد آنان یاقی سانده بود مخفی و یا معدوم کردند.

قدرت ونیروی اسلام از یکطرف و ترس از اتهامات و نسبت کفر و زندقه از طرف دیگر سبب شد که خود مردم آثار وکتبی که نمودار مذهب زردشت بود و فرهنگ و تمدن مبتنی برآنرا از بین ببرند.

اگر سالهٔ کتابسوزی واز بین بردن کتابخانه ها بنست خلفاء اولیه اسلام و عواسل آنها افسانه باشد بازهم این سطلب مورد شک و تردید نیست که اعراب بویژه مردم بین النهرین با آثار وتمدن ایران دشمنی خاصی داشتند و این امر نه تنها چنبهٔ مذهبی داشته است بلکه جنبه سیاسی و احیاناً حسادت وکینه دیرینهٔ آن فزون بوده است.

زیرا میدانیم که قرنها ملت ایران براین مرزمین ها تسلط قاهرانه داشته است وطبیعی ست که پس از ظهور و تسلط اسلام موقعیتی بود که حس حسادت دیرینهٔ این ملل پیدار شود و در حرق ونهب مدنیت ایران اقدام کنند و این کار پیش از اینکه بدستور مراکز حکومتی انجام شود بدست عمال آنها که اکثراً از مردم بینالنهرین بودند انجام شده 'ست .

در چنین وضعی بدیهی است که خود به خود آنچه از آثار وتمدن و فرهنگ ایران موجود بوده است ازین میرود. با این أوصف در نواحی و اطراف دهات آثار وافکاری ازدوران قبل از اسلام همچنان باقی میماند که بسیاری از آنها درکتب تاریخی ویا بصورت اخبار و در خلال تواریخ مذهبی مانده است.

مضافاً بر آن با نفوذ علمای ایران در مرکز وحی از همان نخستین مرحلهٔ ظهور اسلام و سپس در مرکز خلافت اسلامی اعم از خلافت بغداد و یا حکومت فاطمیان سصر و ایران تمار تمدن ایران رنگ اسلامی بخود میگیرد ویافحاء مختلف چه بصورت اخبار و روایات وچه بصورت مسائل تاریخی و جز آن وارد در تمدن اسلامی میشود.

چنانکه در بسیاری از کتب تاریخی این معنی نمودار است.

بدیهی است که دانشمندان ایرانی با همان زمینه های فکری که از رسوم و فلسفهٔ ذوتی سنت خود داشتند وارد در تحقیقات و تتبعات اسلامی میشوند، نهایت همانطور که شیخ اشراق اشاره کرده است آصولا روح شرقی روح ذوقی است و آنطور که بنای کار مشائیان است فکر

#### هيجدء

نمی کردهاند و خودرا مقید و معدود در چهارچوب منطق خشک نوع ارسطوئی نکردهاند و و بلکه فلسفهٔ که در ایران معمول بوده است همان نوع عرفان و فلسفهٔ ذوقی بوده است کـه شیخ اشراق از آن دفاع کرده است.

## خلاصة نظراقباللاهورىدرباب فلسفة إيران باستان.

### د**ومرالی ایران**

محمد اقبال لاهوری گوید : در تاریخ اندیشهٔ آریائیان ایران، نخستین پایگا، آن زردشت است (میر فنسفهٔ درایران صرب).

زردشت دواصل اساسی از آریائیان پیشین بارت برد یکی اینکه قانون ذاتی طبیعت است و دیگر اینکه کشاکش در ذات طبیعت راه دارد.

زردشت در آئینهٔ تمامنهای هستی ، قانون کشا کش دید و بنای فلمفی نظام خودرا برآندو بنیاد برآورد. ممثلهٔ که اورا بخودستفول داشت آشتی دادن بدی است بانیکی جاویدان که خدابود. زردشت ارواح خوب رایگانگی بخشیدوآن یگانه را اهورا مزدا خواند و ارواح بدرایگانه شمرد واهریمن نامید.

در مقالتی دیگر این مسألهرا بررسی کردم که اصولا در سرزمین ستمرق دماغها و ارواح انسانها بلند پروازیهای خاصی دارند واژ یک فضای باز و وسیعی برخوردارند، ارواح قابل مهار نمیباشند وطبعاً آزاد اندیشند، واین نتیجه درخشندگی طبیعی واز خواص معیط است. و بطور مسلم اساس و بنیان تفکر دراین سوی جهان یعنی ستمرق زمین وهندوسند و چینگذارده شده است، نهایت در یک نظام دیگرکهآنرابهتر است بنام نظام سبتنی بروحیوالهام بنامیم .

مرحوم اقبالگوید : از دید زردشت وجود تنها در دو مقوله میگنجد و تاریخ جهان شامل کشاکش بالندهٔ نیروهائی است که از این دو مقوله سرچشمه میگیرد. این دو مقوله ، نور وظلمت است (ص۲۲).

قهراً نظام وحی و الهام یک نظامی نیست که بتواند اصول وقواعدی برای خود بوجود آورد ویا در تحت مقولهٔ بگنجد ویر همین اساس است که سلاحظه میشود سهروردی اینگونه تفکر و اندیشه را راه وروش متالهان نامیده است. وگوید : این راه و روش خارج از حدود تفکر نظام یافتهٔ ارسطوئی و برتر از آنست.

مرحوم اقبالكويد :

سهروردی شخصیتی معتاز داشت از استقلال فکری وقدرت تصمیم و نظام پردازی برخوردار بودواز اینهابالاتر تسبت بهستن ایرانی وفادار بود البته منظور نظام اشراقیخاصی است که در مقام تعلماتی به فلسفه اشراق داده است وگرنه همانطورکه خودگویید: حتی این نظام هم که در حکت اشراق بر قرارکرده است برای طالب حکت اشراق سودمند نیست نهایت در مقام تعلیم و استدلال برای افراد تحت تعلیم سمکن است مفید باشد.

درمورد قضایای مهمگوناگون یا فلسفهٔ افلاطون درافتاد و فلسفهٔ ارسطو را صرفآمقدمهٔ نظام فلمفی خود شمرد. وآزادانه انتقادکرد وهیچ موضوعی از انتقاد او برکنار نماند، حتی سطق ارسطوئیرا مورد بررسی دقیق قرار داد وبرخی از اصول آنرا ابطالکرد.( رجوع شودیه سیر فلسفه در ایران ترجمهٔ دکترآریانپور).

بطوریکه ملاحظه میشود مرحوم اقبال معتقد است که شهاب الدین بر فلسفه وروش فکری انلاطون خرده گیری کرده است درحال که درهیچ یک از کتامهای شیخ این امر دیده حیشود ویلکه درهمهٔ کتب ورسائلش خودرا شاگرد انلاطون میداند و طرز فکر و اندیشه ورا میستاید. وی گوید خلاصهٔ طرز نفکر سهروردی این است:

۱۰۰ اصل نهائی وجود نور تا هر است و اقتضای آن روشنی بخش درنگ ناپذیر است، تجلی ذات ویژهٔ ذات نور است.... لانور یاغمتی چیزی نیست که از مبدئی ممتقل برخامته یاشد .

بیروان آئین سفی که نور وظلمت را دوحقیقت متمایز و مخلوق دوعامل خلاق سمتقل گرفند بر خطا بودند. مؤبدان زردشتی به عنوان آنکه یک جز یک افاضت نمی کندروشنائی و تاریکی را بدو مبده مستقل نسبت دادند ولی حکیمان ایران بلستان بادوگرائی آنان موافقتی نداشتند، در واقع تقابل نور وظلمت تقابل تضاد نیست، تقابل وجود ولاوجود است . اماس وجوه رابه انوار مجرده وعارضه داند .

۱- نور مجرد: این نور شامل عقل کای وعقل جزئی است، هیئتی به خود نمیگیرد
 و هرگز به چیزی جز خود تعلق نمی پذیرد....

۲- نورمارشی: این نور سیتواند به چیزی جز خود تعلق یابد و بدان هیئت بخشد مانند نور ستارگان...

۳- معرفت - ویگوید: رابطهٔ ما با موضوع شناخت رابطهٔ منفعل نیست نفس -نفرادی بدان سبب که خود نوز است در جریان فعل شناخت نسبت به موضوع شناخت علی و جغمی می کند و بالاشره علم اشراقی حضوری در نظر سهروردی مبدء اساسی معرفت و یا ادراك در ولی است.

ع-هیولی وی سکر هیولی بروش مشائیان است و دراین باب پالشاری زیادمیکند

ویگوید چون زردشت درگذشت در میان پیروان او فرقه هائی پدید آمدکه یکی از آن فرقه ها زندیکان بودکهگفتند این اروح دوگانه یعنی اروح خبیثه و ارواح خوب دوگانگی کامل دارند ولکن مغان ازیکانگی ارواح دم زدند البته باین نکته باید اشارت کردکه این بیان درست مخالف باآن چیزی پاست که شهاب الدین سهروردی در مقدمهٔ کتاب خودگوید که منظور من از نور وظلمت ثنویت مجوسان کافر وسافویان سلحد نمی باشد.

زروانیان روشنائی و تاریکیرا فرزندان زمان بی کران شمردند، کیومرثیانگفتنداصل آغازین هستی روشنائی بود.( سیر فلسفهدرایران ص ۲۰).

شهابالدین نیز بارهااز اساس کارجشیدو کیومرث وافریدون و کیخمرومبارك در باب نور وظلمت بحث کرده است.

مهر پر ستی

سهرپرستی وجهی از آنمین زردشت است که در مدهٔ دوم مسیحی در امپراطوری روم رواج یافت هواداران مهر خورشیدرا عامل بزرگ نور میدانستند ومیپرستیدند، روح انسان را بخشی از وجود خدا میپنداشتند و برای پیوستن روح به خدا به مناسک مرسوزی میپرداختند، مهر پرمتان در بارهٔ روح وپیوستن آن به خدا از راه ریاضت تن وعبور آن از سپهر اثیر و تبدیل آن به آتش پاك نظرهائی آوردهاند که بنظر برخی از فرقه های تصوف میماند. (میر فلسفه در ایران پاورتی ص ۲۰).

### فيثاعورسيان وفلسفة اشراق

ł

( بطوریکه اشارت رفت شهاب الدین گوید فلسفهٔ اشراق ازاین سوی جهان یعنی ایران زمین بوسیله فیتاعورس که شاگرد زردشت بزرگ بوده است بسه یونان ومغرب زمین رفته است.) اگر چه این مسأله که فیتاغورس حکیم یونانی بایران مسافرت کرده باشد و بافکار و فلسفهٔ ایرانی آشنائی حاصل نمود باشد مورد شک وتردید است لکن دلیلی هم ندارد که بکلی عاری از حیقت باشد.

شاید از همین جهت،اشد که اخوانالصفا به فلسفهٔ فیتاغوریان توجه کاسل کرده اند وآنرا بنای کار خود قرار دادهاند.

در سفرنامهٔ فیثاغورس ظاهراً راجع بمذاکراتش با زردشت مطالبی آمده استکه وی اهمیتی بهسزا جرای آراء و افکار زردشت قائل بوده است. نظروی دربابآتشواهمیتیکه بوای آتش مرکزیقائل است بعید نیست از همینراه گرفته شده باشد.

افلاطون وبدنبال وی فلوطین اسایی کار فلسفه خودرا بر سنای ذوق گذارده اند و جنبه های شاعرانه و ذوق صوفیانه فلسفه آنان بر جنبه های بحثی آن رجعان دارد و درخیقت فسفهٔ آنان فلسفهٔ اشراقی است واز همین جهت است که شیخ شهاب الدین خودرا شاگرد مکتب بنان میشمرد.

حال این وجه تشابه تا چه اندازه است نیاز به مقالتی دیگر دارد.

البتهاز زمان فی<sup>ن</sup>اغورس و افلاطون و رواقیان نوعی فلمفۀ دیگر بوجود آمد کهتاحدی خودرا از بحثهای خشک برکنار میداشت و بدنبال یافتهای هقلی رفتن را بر بحث و جدال رجحان میداد و این همان روشی است.که شیخ اشراق آن را میستاید و خودرا شاگرد آن مکتب میداند.

در باب اعلام ونامهائی که از پادشاهان ویقول شیخ پیامبران ایرانی برده است تردیدی نیست که علاوه بر مآخذی که در دسترس وی بوده است به داستانهایگذشته از طریق شهنامه ها واساطیر منقولهآگاهی داشته است.

امثال وحکم و سخنان مردم را بررسی کرده، آثار و رسوم و عادات مذهبیزردشت.را مورد مطالعه قرار داده است و احیاناً به متون مذهبی زردشت دسترسی پیدا کرده است.

به ملل ونحل قديم ايران بخوبي آشنائي داشته است.

شیخ اشراق در مقدمهٔ خودگوید: منظور از نور وظلمت دوخدائی مجوسیان کافر ومانویان محد نمی <u>واشد.</u>

شهرستانی نیزگوید: مجرس به قدیم،بودن نور وحدوث ظلمت قائل است وبا این فرض قائل به توحید است نه دوخدائی. ب**یستو در** 

باری این امرکه فلوطین به ایران مسافرت کرده است یا نه جای بحث وگفتگو است. گویند افلاطون زردشت را ستایش کرده واز فلسفهٔ او آگاهی داشته است.

ارباب انواع افلاطون با خدّایان وارباب انواع ایران قدیم خت مشابهت دارد. و چنانکه خواهیم دید شیخ اشراق از ارباب انواع ایران قدیم مانند بهتن، اردیبهشت،شهریور، حیندارمذ، خرداد ومرداد نام بردهاست.

بهرحال در متون مذهبی زردشت مسائلی سطرح شده است که بطور قطع شیخ اشراق از آنها مطلع بوده است. و قطعاً مسائل فلسفهٔ ذوقی در خلال آنها بیان میشده است بویژه اینکه بسیاری از مسائل مذهبیزردشت مبین اخلاقیات و انذارات مذهبی و روابطاجتماعی است.

در متون مذهبی ایران قدیم وزردشت آنچه کنون بدست ما رسیده است علاوه بر ذکر شاهان وییامبران و مسائل اخلاقی، مباحثی مانند عناصر چهارگانه ، سیارات هفتگانه، فروهرها، قوای پنجگانهٔ انسان، اهورا مزدا و صفات او، نور وظلمت، وآثار آندو واموری دیگر مورد بررسی قرار گرفته است.

شهرستانی گوید : زردشت حضرت ربویت را ستایش می کرد و شیطان را تکفیر نموده است، نور و ظلمت را دواصل متیضاد می داند چنانکه یزدان و هرمن را واین هردو را مبده موجودات عالم می داند لکن گوید : خدا خالق نور و ظلمت است، نور بر ظلمت غالب آسد و خیر بر شر.

## - نحلة اصحاب نور :

اقبال لاهوریگوید: بر اثر یک پیوند الهیات اسلامی با روش های جدلی یونانیان روح انتقاد در عرصهٔ تفکر اسلامی ظاهر شد نخستین جلوهٔ این روح انتقادی را در افکارابوالحسن اشعری وکاملترین نمودار آن را در آثار ابوحامد غزالی میابیم والبته در بین معتزلیان کسانی بودند بمانند ابوالحسن نظام که بجای پیروی از فلسفهٔ یونانی بادیدی انتقادی بدان نگریستند.

مدافعان دین واژ آنجمله غزالی، فخرالدین رازی، ابوالبرکات بغدادی، ابوالحمن علی آمدی، تمامارکان فلسفهٔ یونانیرا مورد حمله قرار دادند .

وكسانى ديكر مانند ابوسعيد حسن سيرانى، قاضى عبدالعبار وابوالمعالى عبدالملك جوينى و ايوالقاسم كعبى بلخى و بويژه ابن تيميه تقىالدين ابوالعباس احمد، به منطق يونانى مخت حمله كردند وهمين طور جمعى از اهل تصوف و عرفان چنانكه ابو حفص عمر سهروردى دركتابى بنام رشف النصائح الايمانيه وكشف الفضائح اليونانيه در صدد اثبات نارمائى عقل محض برآمد ودراين ميان مفاهيم فلسفى بديعى يوجود آمد. ودراینجااست که به زیربنای فلسفهٔ نوینی پرداختند چنانکهشهاب الدین یعیمیمروردی پدید آمد و آهنگ ساختن فلسفهٔ نوری کرد، شهاب الدین یکمره از مفاهیم دیرینه چشم نیوئید ولکن باقتضای فکر اصیل ایرانی خود علی رغم تهدیدات متنفذان باستقلال اندیشید، در فلسفهٔ او سنن فکری ایران باستان که اندکی در آثار محمد زکریای رازی و ابوحامدغزالی واساعیلیان جلوهگر شده بود باافکار حکمای اسلامی همسازگردید.

عزیزالدین نسفی یکی از عرفای بزرگ ایران در باب نور وظلت بیانی دارد. که ازنظر روشن شدن[ساس]ندیشه های حفکران مشرقزمین سناسب است قسمتی از آن دراینجا «یراد شود .

وی گوید :

ای درویش عالم دوچیز است. نور وظلمت، یعنی دریای نور است ودریای ظلمت. ایندو دریادر ایکدیگر درآمیخته است،نوررا از ظلمت جدا سیبایدکرد، تا صفات نسور ضاهر شوند....

ای درویش انسان کاسل این کسیررا به کمال رسانید واین توررا تمام از ظلمت جداگردانید، از جهت آنکه تورهیچ جای دیگر خودرا کماهی ندانست وندید ودرانسان کاسل خودرا کماهی دید.

ای درویش این نوررا بکلی از ظلمت جدا نتوان کردن که نور بی ظلمت نتواند بود و ظلمت بینورهم نتواند بود . چون نور از جهتی و قایهٔ ظلمت است. وظلمت از جهتی وتایهٔ نور است. هردو بایکدیگرند و بایکدیگر بودند ویا یکدیگر خواهند بود.

سیباید که نور با ظلمت چنان شود که مصباح در مشکوه، تا صفات نور ظاهر شوند... ای درویش این مصباح همه کس دارد آما از آن بعضی ضعیف و مکرر است. این مصباح را صافی و قوی میبایدگردانید که علم اولین وآخرین در ذات این مصباح مکنون است تا ظاهرگردد.

هرچند این مصباح قویتر وصافیتر میگردد، علم وحکت که در ذات او مکنون است ظاهرتر میگردد .

درهرحال،نور ویالطبعآتش ازقدیم سورد ستایش ایرانیان بودهاست. لکن اینکهآیا آتشرا خدای حقیقی سیدانستهاند بدرستی محقق نشده است.

البته احترام بآنش مسألدای که اختصاص بایران قدیم داشته باشد نیست، آتش یکی از ارکان زندگی و نیازهای مهم انسان بوده است وجای تعجب نیست اگر مورد احترام وستایش واقع شده باشد.

#### ب**یست وچ**هار

روشن کردن آتش در آتشکدهها فوائدی برای انسانها داشته است، زیراهمنمودار سکونت و سسکونی بودن آن سنطقه بوده است وهم راهنمای مردم درشب های تاریکچنانکه سر بنای مناردها ظاهراً همین باشد.

و بهرحال آتش هم جنبهٔ نورانیت و روشنائی دارد و همحفظ و نگهداری ازسرمای زمحتان وهم وسینه ای است برای رنم نیازمندیهای دیگر وبدین جهت افسانه هائی برای آن حاخته اند وآن را مقدم دانسته اند وبدان جنبهٔ الوهیت داده اند وکانون آن را آسمانی ودر افلاك دانسته اند وآن را در پنج نویت نیایش می کردند وپاك کنندهٔ نجامات نیز می دانستند چنانكه در دین اسلام نیز آتش یکی آز سطهرات است.

از جهت نورانیت نیز در فوائد آن شکی نیست واصولا نور در تمام مذاهب وادیان مورد اخترام و مقدس بوده است.

دردین اسلام نیز نوریکی از عناوین مهم است وقرآن، خدای عالم را به نور تشبیه کرده است چنانکه قرماید « انتینورالسموات والارض» البته در این یاب تأویلات وتعابیری شده است لکن این تأویلات هیچگاه جنبهٔ تقدس نورراکم نمی کند.

دردین <u>زردشت بظن</u> قوی همانطورکه شیخ شهابگفته است آتش مظهر نورانیت خدا دانسته شده است.

و بعید نیست که عوام سردم جنبه های دقیق ذوقی اینگونه اطلاقات راندانسته باشند و اصولا آتش را خدا دانسته باشند.

شیخ شهاب الدین گوید: ایرانیان قدیم آتش را خلیفهٔ خدا بر روی زمین دانسته اند ویرادر نور و با این فرض آتشکده ها عنوان معبد و عبادتگاه خدارا داشته است نه آنکه آتش خود مستقلا معبود باشد وشاید عنوان مظهریت نور حقیقی راداشته باشد چنانکه شیخ اشارت کرده است.

ويدين جهت است كه نام يكى ازماءها راآذر وروزنهم هرما هى رانيز آذر روز ناميدهاند .

دراوستا فروهرها بعضی جاویدند که قبل ازخلقت کالبد انسان موجودند ودرموطن خود یعنی جهان مینوی وعالم بالا باقیاند ویس ازاینکه کالبد آدمی به خود شکل گرفت فروهر درکالبد وی دمیده میشود واین معنی درمقام خلقت آدم نیز درقرآن آمده است که قرمود «ثمانشاناها خلقاً آخر».

شیخ آشرآق درمورد انوار مینویه بحثی دارد که خواهد آمد.

درباب فرایزدی که نیرویی است که ازجهان مینوی شاهان وفلامه ویزرگان راتایید سی کند وآنها رابرسی کشد سخن بسیار رفته است که شیخ اشراق نیز بدان اشارت کرده است. بطور قطع مردم عوام مسألهٔ آتش رابه صورت مبتذل بیان کردهاند بطوریکه شاید بدست سفان

#### بيستولهنج

<sub>می</sub>سواد آتش جای خدای یکتای جهان راگرفته باشد.

درباب عالم قضا وقدر سائلی مطّرح بوده است که درادبیات نیز انعکاس تام دارد. مراحل آفرینش بدین ترتیب دیده میشود: آسمان، آب، زمین،گیاه، جانور وانسان واین خود سین نوعی اژفکر سنطقی است.

واما اینکه شیخ فلاسفه وشاهان ایران رابیامبر میداند وازآنها بعنوان برگزیدهٔ خدا نام میبرد براساس همان عقیدهایست که درباب قرایزدی موجود بوده است. اگر این قرض درست باشد که همهٔ سلاطین و فلاسفه ازانوار مینویه و فرایزدی که ینام کیان خره نامیده ست بهرمندگردند ومؤید شوند وملهم بالهامات غیبی باشند بناچار مصداق کامل نبوت خواهند یود وسعنی پیامبری ویرگزیدگی چیزی جز آن نخواهد بود.

( <sub>۱</sub>-رجوع شود به حکمةالاشراق مقدمه قطب وشیخ شهاب ورجوع شود به ملل و نحل شهرستانی ورجوع شود به فرهنگ نامهای اوستا ص ۲۰ تا ۲۳۸) :

بطوریکهگذشت شهابالدین براین اساس کهگوید فلسفهٔ اشراق ازدشرق زمین و بران به یونان رفته است دراساس ارباب انواع آفلاطونی هم نوعی اساس تفکر مذهبی ایران تسمیم رامؤثر میداند وکم وییش ارباب انواع افلاطونی رانمودار همان استاسپندان میداند؛

میدانیم که اشاسپندان که درحکم ملائلکه مقربین بودهاند وارباب انواع اند در نظام مذهبی ایران باستان بسیار مهم اند وترتیب آنها بدین قرار است. هرمزد. اردی بهشت، سهریور،اسفندارمد، خرداد. امرداد. که هریک مظهر صفتی ازصفات خدا هستند.

ا مربزد. هربزد نامهاك اهورابزدا خدای بزرگ جهان است و منبع و سرچشمهٔ همهٔ اشهاء وجود است،اورادر رأس همهٔ استاسپندان قرار دادهاند.

او به منزله مرکز دایرهٔ وجود است وسایر اشاسپندان مظهر صفات او هستندالیته این تعبیرات که در باب اشاسپندان شده است بعید نیست که متأثر از اصطلاحات فلمفهٔ سلامی باشد و بهرحال پارهٔ از این تعبیرات مشکوك بنظر میرسد.

۲- بهمن کهگویند مظهر اندیشهٔ نیک استوگویندبهمن نام فرشته ایست که روح زرتشتارا به پیشگاه چلال آهورامزدا راهنمائی کرد در مزد بسنانام این فرشته بارها آمده است.

م. اردیبهشت، فرشتهٔ اردیبهشت را مظهر تقدس وتقوی ودرستی و نظم دانسته اند
 درگاتها آمده است در تحقیق ماللهند ابوریحان بیرونی نیز نام این ارباب انواع آمده است.
 ۶. شهریور. این فرشته یا رب النوع مظهر قدرت و ملطنت آسمانی است.
 ۵. میندارمد - مظهر عشق و رب النوع محبت وتواضع است.
 ۲. خرداد مظهر سعادت و کمال است.

#### بيست و شش

بـ امردادـ مقام جاودانی و در حقیقت مقام فناءفیاند است.
 چنان سینماید که این اصطلاحات در جریان ومراتب سیر و سلوك بكار سیرفته است.
 و البته شهابالدین بنام ارباب وانواع ازاینها یاد کرده است.

این کلمات در سخنان نویسندگان وسرایندگان ایران باحتان وهم درکتب مذهبی آنان رایج بوده است وبدین جهت است که فردوسی نیز تحت تأثیر همان متون قدیمی ادمی و سذهبی ایران واقع شده است ودر سخنان وی بسیار دیده سیشود ویعنوان امور مقدسه نمام برده سیشود.

تاله

بطوریکه خواهیمدید این کلمه در متنوهمدر مقدمه شیخ بر حکمت اشراق زیاد بکار رفته است وگوید. آن حکیم متألهی که در بحث هم بدرستی وارد باشد شایسته مقام خلافت است. بدین جهت مااین کلمه را دراینجا مورد بررسی قرار خواهیم داد:

ابوریحان بیرونی درکتاب تحقیق ماللهند پس از بیانی که خلاصهٔ آن ایراد خواهد شد گوید :

«متأله كمی است كه در اونیروی الهی باشد كه بدان وسیله اشیاه را بالذات اندریا بد». وی پس آز یان مفصل واینكه همهٔ نامهای خدا متوجه غیر او نیز میشود بجز كلم<del>ه انت</del>م و اینكه انتمرا بدین جهت نام اعظم نامیده اند واینكه كلمهٔ رب در تورات موازی انته عربی است كوید : خداوند در تورات به حضرت مومی فرموده است كه من میخواهم ترا اله فرعون گردانم و بالاخره نتیجه گرفته شده است كه كلمه الهه بصورت جمع در یونان وهم درداستان های مذهبی عهد عتیق اطلاق بر ملائكه شده است. كه دارای قدرت وزین تأله بروجهه تملك اطلاق بر ملائكه وهم بر نفومی شده است. كه دارای قدرت وزیر قد است و وزیز بطور استعاری اطلاق قر صورتهای معمولی وبالاخره اصنام آنها هم اطلاق شده است ومجازاً بسر پادشاهان ویزرگان هم اطلاق شده است و اطلاق آن بر مومی بدین معنی است.

همچنانکه کلمهٔ ابوت یعنی اب وبنوت یعنی این هم اطلاقاتی استعاری ومجازی دارد چنانکه به حضرتعیمی اب اطلاق شده است واطلاق بر خداهم شده است. در«اب، این وروح۔ القدس» (تحقیق ماللهندص ۲٬۰۶۹٬۰۷۷) درهمین مقدمه به نقل ازمقدمهٔ شیخ برحکمهٔ الااشراق تاحدودی این کلمه مورد بحث واقع شد.

## اصناموهياكل

درستن ديده ميشود كله بسيارى ازسمبل هاى كارشيخ شهاب الدين اصنام وارياب

#### بيست وهمت

انواعند که عبارت دیگری است ازهیا کل وهیکل. تا آنجا که نام یکی ازرمائل شیخ هیا کل۔ انتور است.

ابوریحان درکتاب ماللهند این کلمات رانعوارد بت پرستی میداند والبته کلمهٔ هیکل درتاریخ بت پرستی اطلاق بربت هائی میشده است که بصورت بنا یا مجمعه بوده اند دربرابر تصویر وبعدها اطلاق برمعابد یهود ونصاری شده است. وبالاخره ویگوید اصولا طباع \_ عوام متضی این امر بوده است که صورتها ویا هیاکل بزرگان ومقدمان رابوجود میاوردند تا بدانها تبرک جویند که نمونهٔ آن حجرالاسود است و گوید : این هیاکل و صور برای ملت ها هم یک امری بود که از لحاظ نمایندگی اشخاص یا امور مقدسه سورد احترام آنها بود و هم درهنگام بلاها و قحطی ها و خشگشمالی ها و غیره یدانها توسل می جستند (ص ۱۸۳۰ه).

یونانیان قدیم اصنام راواسطهٔ بین خود وبین علت اولی سیدانستند وآنها رابنامهای کواکب وجواهر عالیه عبادت سیکردند.

وهنگامیکه اعراب ازنواحی شام اصامی رابه سرزمین خود بردند آنها هم بعادت بونانیان این بت.هارا ستایش وواسطهٔ بین خود وخدا میدانستند.

سپسگوید : افلاطون درمقالهٔ چهارم کتاب نوامیس خودگوید که واجب است افراد وکانیکه از کرامات الهی برخوردارنداورا درلباس اموری متایش نمایند ویالاخره بعث ی درامنام بزرگ واصنامی که نمودار فلاسفه وشاهان وغیره بوده است نموده واینکه بازار بتد فروشی هم رواجی داشته است . ویالاخره گوید : هیاکل و اصنام نمودار امور روحانی و ملائکه و مقدسات بود که همهٔ امور رایدانها نسبت میدادند واین معنی درادبیات منظوم و منثور ماهم اثر کرده است و نمونه هائی وجود دارد . بعداً درتجزیه و تحلیل رسائل فارسی شهاب الدین مورد بعث خواهد شد.ودرمتن ملاسظه خواهد شدکه یکی ازمسائلی که شیخ شهاب الدین مورد بعث خواهد شد.ودرمتن ملاسظه خواهد شدکه یکی ازمسائلی که شیخ شهاب الدین مورد بعث خواهد شد.ودرمتن ماه مسالهٔ تنامخ است واشارای و توضیحاتی دارد دیگر به مآخذ هندی بنحو کامل قرار داده است مسالهٔ تنامخ است واشارای و توضیحاتی دارد دیگر به مآخذ هندی بنحو کامل وارد واگاه بوده است (رجوع شود به تحقیق ماللهند ص . ٤ در کتاب تحقیق ماللهند افکار مانی رانیز دراین باب آورده است و غهاب الدین نیز درباب در که با قرار اور اور می اللهند افکار مانی رانیز دراین باب آورده است و غهاب الدین نیز درباب در تامخ الدین آن و کرده است ویالاخره از قول حضرت مسیع مطالبی نقل شده است درباب تنامخ و مید نمیت که گفته شود شیخ بدین ماخذ آشنائی کامل داشته است.

## شيخاشراق وفردسي

اشارت کردیم که بسیاری ازنسبت هائی که بایرانیان قدیم وسلاهب زردشت دادماند درباب ثنویت قطعی نیست واشارت کردیم که پس ازاینکه ایران دین اسلام رابذیرفت علاوه براینکه کتب مذهبی ایران جزء کتب خاله محموب میشد لزومی به حفظ ونگهداری آنها احماس نمیشده و از لحاظ اخلاقی و اجتماعی وعبادی همان قرآن ودستورات پیامبر اسلام کافی بوده است.

دین اسلام بس از حضرت رسول اکرم واژگونه گردید ویلست مشتی مردمی که م همچگونه تقوی ویرهیز کاری نداشتند و آحیاناً عقیدهٔ آنان نیز درست نبود رنگی دیگر بخود گرفت و تنها و سیلهٔ حکومت و خلافت گردید، چنبه های معنوی و اخلاقی و صلح و صفا را از دست داد و توأم بانژاد پرستی بعضی از اقوام و ملل عربی گردید و همانگونه افکاری که دریونان قدیم وجود داشته است که مهاجران رابرده می دانستند اینان مردم غیر عرب رابرده و دست نشانده خود می خواندند و ملت فارس راموالی خطاب می کردند که پایهٔ فکر شعوبی را باین ترتیب می ریزند در حالی که حضرت رسول خود ملت فارس رامورد احترام قرار می دادند و دستورانی در بارهٔ ملت ایران صادر فرمودند.

نمونهٔ آن روایاتی است که ابونعیماصفهانی درکتاب ذکر اخبار اصفهان آورده است ازجمله درروایاتی مسلسل آردکه حضرت درتفسیر آیهٔ «وآخرین منهمالمایلحقوابهم» فرسودند منظور سلمان است.

( رجوع شود به ذکر اخبار اصفهان ص ٤- r ، جلد اول).

وفرمودند «لوكان الايمان عند الثريالناله رجال من هؤلاء» واشاره به سلمان كردند و رواياتى كه فرمايد «لوكان الدين معلقاً بالثر يالناله رجال من الفرس» ويا «لوكان الدين مناطاً بالثريا لناله رجال من الفرس» ويا «اعظم الناس نصيباً فى الاسلام اهل فارس لوكان الاسلام فى الثريا لناوله رجال من اهل فارس » ويا «لوكان البر بالثريا لناله رجال من اهل فارس » ويا «لوكان العلم معلقاً بالثريا لتناوله ناس من ابناء فارس» و«لوكان الايمان معلقاً بالثريا لاتناله العرب لنالته الحجم» و«لوكان هذا الدين معلقاً بالنجم لتمكن الايمان معلقاً بالثريا الرقة تلويهم» واينكه فرمودند مردم فارس عصبة ما اهل بيت اند ويا «الاسلام . اهل فارس واشقى العرب هذا اللحى من بهراء وتخلب».

وروایاتی دیگر ونامهای که دربارهٔ توصیهٔ قامیل وخویشاوندان سلمان نوشته اند بمردم ایران. البته تحقیق درصحت وسقم این روایات ازعهدهٔ این مقالت خارج است. لکن آنجـــه مسلم است فکر نژاد پرستی وتحقیر ملت فارس درصدر اسلام ودرزمان حضرت رسول مطلقاً وجود نداشته است ودستور صریح شریعت اسلام این است که «ان کرمکم عنداندانقیکم» و مسلم است این افکار موقعی پدید می آید که از اسلام تنها جنبهٔ حکومت و کشورداری آن باقی می ماند ویالکل زمامداران اسلامی از اسلام وروح آن منجرف می شوند.

درهر حال نمکر شعوبی درایران همه ازآثار برخورد مردم بین النهرین با مردم غیر عرب بوده است، نه مناطق دیگر عربی.

#### بيمتارنه

بحث دراینکه کلمهٔ موالی ازچه تاریخی برمردم فارس یا غیر عرب اطلاق شده است زمهدهٔ این مقالت خارج است.

ملت ایران پس ازتحمل خشونتهای بیمورد عرب بینالنهرین حالت روجی خاصی نسبت به وقع موجود ونفوذ خلافت بفداد پیداکرد.

این نکته راباید بادآور شد که دین سین اسلام که بوسیلهٔ پیذمبر بزرگ آن ازسرزمین صلی عربستان ظهور کرد درملت کوتاهی آن چنان موج گرفت وافکار پاك وانوار تابناك آن دینا راروشن وسمخر و مقهور خودگردانید که تا آن تاریخ برای هیچیک از ادیان گذشته این وضع بوجود نیامده بود . این امر نبود مگر بواسطهٔ قدرت معنوی دین اسلام و ستعداد معط و دربرداشتن آن دین تمام مسائل اجتماعی و اخلامی وتکفل ادارهٔ تمام شونزندگی بشری واعتقاد واقعی گروندگان بآن وهمین دین یا چنان قدرت وزیروی خود به سرزمین های شامات وزینوا وعراق عرب که رسید دگرگون وواژگونگردید وبالاخره بایدگفت بوتراین های امات وزینوا وعراق عرب که رسید دگرگون وواژگونگردید وبالاخره بایدگفت بوترا شد و ما در تاریخ اسلام میخوانیم کمه هرنوع نهضت اصلاح طلبی در این منطقه از خاورسانهٔ عربی خنثی شده است وزیما و بوزگان آنگرفتار آمدهاند وبجای آن نهضت های بیمنی مناه ای وشورشهای بی حقیقتی برقرار شده است.

درهرحال احساسات وطن پرستانهٔ ملت ایران تحریک می شود ونهضت های ضد عربی بوسیلهٔ جمعیتهای سری یا ازطریق مجامع ومحافل معلی یا علمی برقرار می شود دراین قسمت بید اخوان الصفا را ازنظر دور نداشت، زیرا خلاصه افکار ونظریات آنها یک هدف مشخص را می رماند وآن مخالفت ومبارزه با حکومتهای قامد وستم گر خلافت بغداد است.

وچنانکه اشارت رفت بسیارری ازاصطلاحات وافکار اخوانالصفا درشهابالدین بی تأثیر نبوده ست، ازجلمه توجه به حکمت قدیم وگروش به جنبه های ذوتی حکمت، دیکر اصطلاحاتی سانند هیاکل. بطوریکه درارم رسائل اسماعیلیه نیز اژهفت هیکل نام برده شده است.

ومیدانیم که شیخ اشراق رأساً رسالهٔ بنام هیا کل النور دارد واتفاقی نیست که وی ین کتاب رادرهفت هیکل پایان سیدهد.

اگر بسیاری ازمحققانگفتهاند که کار اخوانالصفا همان تأیید اسماعیلیه است سخنی بگزاف نگفتهاند.

باری درچنین وضعیگروهی بنام اخوانالصفا درجنبههای سختلف حکت وریاضیات حدید میآیند که اصولا حکت معمول در دربار خلافت رارها می کنند وینای حکت نوینی را میریزند واگر خوب بنگریم بنای کار آنها سازندگی شریعت محمدی است به سبکی دیکر بجز آنچه بلست دانشمندان تا آن زمان ساخته شده بود. پس اخوان الصفا درمخالفت با حکمت معموله پیشر وشیخ شهابالدین!ند واین خود نیاز به مقالتی دیگر دارد.

فردوسی شاعر سروف خلاصه وچکیدهٔ آز آن زمان است ودرحقیقت بایدگفت اقتضای زمانوجودشخصی مانندابوالقاسم فردوسی راایجاب می کرد واگر این خصوصیت اجتماعی که حاکم ازاحساسات شدید وطن پرستی است در وجود فردوسی مجسم نمی شد دروجوددیگری مجسم می شد.

نهایت مردی پاید وارد به آداب ورسوم وفرهنگ وتحدنگذشته ایران واین چنین شخصی درهرحال مییابد بوجودمیآمد تااحساسات ملت خودراابراز کندگذشته مردمرابیادآورد، بدیهی است که دراین راه اغراقگوئی هم شده است واحیاناً انحرافاتی هم حاصل شده است.

بحث دراینکه مأخذ شاهنامهٔ فردوسی چه بوده است هم ازعهدهٔ بنده وهم ازعهدهٔ این مقالت خارج است.

آنچه میتوانگفت اینکه فردومی جهات پهلوانی و مبارزه و زورآزمائی اجداد و نیاکان خود رازنده میکند وخود میداند چه میکند ویا آگاهی تمام اقدام باینکار میکند وشیخ شهاب الدین بازمینه های تبلی ویا توجه باوضاع محیط وافکار بزرگان قبل از خود و احساسات وطن پرستی وسطالعات بسیار وسیر وسیاحت، دربرابر تمدن کهن وقدیمی اجداد خود ترار میگیرد وبویژه اینکه افکار ظمفی یونان که همه براساس استدلال خشک ونی روح است روح وذوق ویراسیراب نمیکند لاجرم بفکر احیای میراث گذشتهٔ خود میافتد ودرصد دزنده کردن فلسفهٔ ایرانی برمیآید.

( رجوع شود به اربع رسائل اسماعیلیه چاپ سوریه . ۲۵۹ یاهتمام عارف تا مرو وهیاکلالنورشیخ اشراق مصر ۱۹۵۷).

شیخ گوید: این حکمت سشارته راروشی دیگر است متماز ازروش حکمت سشاء.

خلاصهٔ کلام شیخشهاب الدین وفردومی هردو درصدد بیدار کردن حس ملیت وزنده کنندهٔ میراث گذشته اندنهایت هریک بر نگی دیگر.

گفته شد ساخذ شیخ اشراق علاوه برکتب سذهبی اوستائی بعضی ازرسائل دیگری نیز بوده است که بعدها ازیین رفته است.

شیخ ظاهراً ازطرق مختلف باین فلسفه دست یافته است که ازجمله فلسفهٔ قیثاغوریان وقلوطن واحیاناً اسماعیلیه، اخوانالصفا وماللهند بیروثی است.

عمرالدسوقی دررسالدای که درباب اخوان الصفا نوشته استگوید: کتب دیوانی در زمان حجاجین یوسف ازفارسی بعربی درآمد ویکی ازراههای نقل فلسفه ومنطق یونان یعالم ترب ایرانیان یودند مانند عبدانته ینمنغ رگوید اهتمام مملین ایران به فلسفه ای بود مختلط

## سی ویک

ارافكار انلاطون ونوافلاطونيان وفيثاغوريانكه جنبه هاي ذوتي وعرفاني دارد.

چنانکه اخوان(الصفا توجه کاملی به فلسفهٔ ذوتی داشتند وفیثاعورس راامام خود قرار دادند. توجیه وتأویلات خود رابراساس ذوق نهادند وفلسفهٔ ارسطوئی راطرد کردند. ( اخوان(الصفا تألیف عمرالدسوتی، چاپ مصر).

\_\_ مذهب سهر وددی

چنانکه شیخ درمندمهٔ کتاب خود اظهارکرده است ویازلحاظ مذهب ازئنویت مجوس والحادمانی دوری وییزاری میجوید وخود رامبرا میداند وگوید منظوراژنور وظلمت همان ثنویتی که به مجومان کافر ومانیان ملحد نسبت میدهند نیست ورمزی است ازچیزی دیگر.

ازاین بیان معلوم میشودکه شیخ درمعرض این اتهام بوده استکه احیاناً اورا مجومی یا مانوی میشمردهاند وباصراحتیکه خود شیخ دارد معلی برای اینکه ویرا زردشتی بدانیم بالی نمیماند.

بویژه اینکه دررسائل دیگرش درسواردی برزنادقه حمله می کند چنانکه در کتاب المشارع والمطارحات درمشرع سادس عنوانی دارد درابطال قاعدهٔ ابوالبر کات بغدادی وگرید؛ ازجلمه کسائی که سهملات واسور بیهوده وباطلی راعنوان کرده است ازستأخران شخصی است بنام ابوالبر کات ستفلسف که در ذات واجبالوجود اراده راستجدد وحادث سی داند.

شیخگوید: این شخص مخالف با تمام اصول وحتی مذهب یهود مخنگفته است یعنی مذهبی که خود پیر وآن بوده است ونیز مخالف با مذهب اسلام است که بعدآ بدان گرویده است.

منظور شیخ این است که این افکارهم مخالف با مذهب قبلی اوست و هم مخالف بامذهب کنونی او.

سپسگوید: چون درجهان برای حکت قاعده وروشی نهاده نشده است، هرکس تواند خود رافیلموف فامدلذا این مرد دیوانهٔ نجس جرأت یافته است که از اینگونه سهملات یگوید وحال آنکه کانی لایق مباحث حکمیداند که ازآثار انوار قدمیه مؤید شده باشند واز حب جاه و ریامات دنیویه مجرد وسرا باشند وعلت اینکه حکت ازدار دنیا رخت برسته است ظهورگروهی است از تقلمقان که گفتارهای بیهوده گویند و کانی را که ازآنان برترند مقدوح و مجروح کنند و دراین راه عدمای کوشش کردند که فلمقه راازبابل وقارس ونواحی دیگر برگیرند وخود از پیش خود جرح و تعدیل و باصطلاح اصلاح کنند ویدین جهت حکت زادگرگون کردند تا آنجا که ازدانش فلمغه منقطع شدند وانوار ملکوتیه از آنها بریده شد واز حکمت غافل

### سی و دو

وینابراین شیخ از لحاظ ظاهر امر مسلمان ومؤمن باسلام بوده است واین امر رانمی توان ازباب قضیهٔ اتفاتیه دانست زیرا مکرر درمکرر ازتوحید واصول عقاید اسلام دفاع می کند. محمد نهایت مذهب زردشت رامذهب آسمانی می داند ودرصدد این امر است که زردشت راییامبر بداند وآن راازشركوالحادمبرا کند واثبات کند که زردشت یکتاپرست بوده است وی سعی کرده است ستایش آنش وآتشکده رابنحو معقول توجیه کند.

بدیهی است که وی از لحاظ مذهب قشری نیست وهدف وغایت همهٔ ادیان راانسان سازی میداند وخودرا قطب واصل.

## بررسىافكازوكتب وزسائل شهاب الدين

درشرحح<sup>ی</sup>ل وییان افکار شیخ شهاب بعضی نوشتهاند که وی نخست مشائی محض بوده است ومپس به یکباره مسیر وهلف خود راتغییر میدهد ومتوجه فلسفه اشراق میشود. این مطلب راخود درمندمهٔ کتاب حکمت اشراق صریحاً گفته است.

درمقدمهٔ کتاب حکمةالاشراق گوید: قبل از این کتاب ودراننا، آن کتبی برطریقهٔ م مثانیان نوشتم وقواعد آنها رادرآن کتب ورمائل ملخص کردم مانند «التلویحات اللوحیة والعرشیة» ودیگر «لمحات»ودرایام کودکی نیز رمائلی درباب قواعد فلسفی مشانیان بنگاشتم ولکن این حکت که اکنون بدان اشتفال دارم طریق دیگری است که نزدیکهترین راه وروش رسیدن به حقیقت است لکن ازاین بیان معلوم نمی شودکه ازایتدا معتقد به حکت مشاء بوده است سپس متوجه حکت اشراق شده است تنها این معنی راافادهمی کندکه پیش ازاشتغال به تحریر حکت اشراق قواعد مشائیان رادرحکت ومنطق نوشته است .

مطلب دیگری که ازمقدمهٔ شیخ مستفاد میگردد این است که وی پس ازفراغت از کتاب برآن مقدمه نوشته است زیرا درمقدمه گوید: قبل ازاشتغال باین کتاب دراثناء آن چنین کردم...

نکتهٔ دیگری که ازمقدمهٔ حکمةالاشراق مستفاد میشود اینکه شیخ حکمت راامری طبقاتی وویژهٔ عدهٔ معدودی نمیداند چنانکهگوید: «هرخواستار وجویندهٔ علمی راسهمیونمیمی باشد ازدانش کم یا زیاد». این مطلب اشارت واعتراض به پیروان مشاء است که دانش را اختصاصی میدانستند.

وچنانکه بعداً خواهیم دیدوتبلا اشارشد شیخ اساس ارسطو رادرسطق وحکت واژگون کرده استوالبته میدانیم که دین اسلام نیز دانش وحکت راعمومی اعلام کرده است.

باری احیاناً از کتب ورسائل شیخ این امر بدست می آید که وی ازبدو امر ذوق اشراقی داشته است وحتی قواعد فلسفهٔ مشاه رابهٔ توجه بذوق اشراقی خود تدوین وتفسیر کرده است و

#### سى وسة

اکنون ما بعضی رسائل ویراکه درقواعد مشاء است بررسی می کنیم ونکات اشراقی آن راباز مینمائیم.

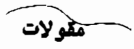
درکتاب التلویحات اللوحیة والعرشیة پس ازطبقه بندی علوم وبحث درمقولات دهگانهٔ ارسطوگوید: اصولا مقولات برخلاف شهرت، ابتکار ارسطو نیست وبلکه شخص دیگری بنام ارخوطس که اصلا فیثاغورسی است ابتکارکرده واصول آن رابنا نهاده است.

وی انحصار این مقولات رادردسقوله مردود میداند، که بعدآگفته خواهد شد. وی دراین کتاب میزان وقسطاسی برای اعتبارات ذهنی وعینی بدمت میدهد که جالب است که بعدها صدرالدین شیرازی ازآن استفادهها کرده است.

> حاجی جزواری دراین قسعت عبارات شهاب الدین راعیناً بنظم درآورده است. ( رجوع شود به تلویحات ص ۳۳ وشرح منظومهٔ مبزواری درذیل : مرف الحقیقة التی ماکثوا من دون منضما تها العقل یری).

وی برسینای مقولات پنجگانهٔ خود صفات وافعال خدارا بررسی میکند وقاعدهٔ ـ الواحدلایصدر عنهالاالواحد رابروشی دیگر بجز روش ستمائیان بررسیکرده است. قاعدهٔ امکان اشرف رانیز دراینجا مورد تحقیق ترار میدهد.

نکتهای که ازلحاظ تاریخ فلسفه قابل توجه است این است که شهابالدین اصطلاحاتی دراین کتاب بکار برده است وعنوان میاحث خود قرار داده است که بعدها سلاصدرا عیناً بکار برده است مانند طریقه عرشیة، نکته عرشیة وجز آنها.



البته میدانیم که درفلاسفهٔ اسلام مقولات دهگانه بنام ارسطو ثبت شده است و گوید امامی االهیات بسعنی اعم برده مقوله است. یعنی کلیهٔ موجودات رادرده مقوله خلاصه کرده است بدین بیان که گفته است موجودات جهان به تقسیم نخست بردو قسم اند یک قسم که ـ وجود آنها بهایدار بخود است و در موضوعی از موضوعات نیست وآن جوهر است و قسم دیگر آنها که وجودشان درغیر وبایدار به غیر است که عرض است. جوهر بر بنج قسم است: صورت، ماده، جسم، عقل ونفس،

عرض نهقسم آست: متی، آین، ملک یا جده، وضع، اضافه، آن یفعل وان ینفعل، کم و کیف.

شهاب الدین اولا قبول ندارد که این مقولات را ارسطو وضع کرده باشدوتانیا گوید: همهٔ مقولات قایل شلت وضعف اند حتی «کم» ومثلا خطاقص ضعیف تر ازخط اطول است و ینابراین وی تمام اختلافات کمی راهم باختلافات کیفی برمیگرداند وبالمکس واین خود سمالهٔ قابل توجهی است ، وثالثاً گوید: مقولات وضح، ستی، این وملک همه تحت مقولهٔ اضافه

## سىوچهار

است زیرا درهمهٔ آنها نسبت واضافه مأخوذ است ودوستولهٔ فعل وانفعال هم درتحت مقولهٔ حرکت استنهایت در «ان یفعل» حرکت سضاف به فاعل است ودرآن ینفعل مضاف به قابل. چون یکی تأثیر تدریجی است وآن دگر تأثر تدریجی.

( تلويحات ص ١٢ - ١٢).

وی پس ازاین بیان مقولات رامنحصر در: جوهر، کم، کیف، نسبت وحرکت میداند و بدین ترتیب از تعداد مقولات کم می کند وحرکت رانیز یکی ازمقولات میداند واین امر قابل توجه است دراساس حرکت جوهریهٔ ملاصدرا.

ویگفتار عمرین، بهل الصاوی رادرباب مقولات ذکر کرده است وگوید: وی به چهار مقولهگویدکه آن جوهر، کم، کیف ونسبت باشد وحرکت راداخل درمقولات ندانسته است. ( مفاوضات ص ١٤٦).

نکتهٔ جالب این است که وی علاوه برآنکه حرکت راوارد درمقولات کرده است همهٔ مقولات رامشمول حکم شدت وضعف میداند.

اشارت کردیم که شیخ درآن رسالات ومقالاتی که بروش مشاء نوشته است روح اشراقی رانموده است مثلا درکتاب تلویحات (ص ۱۱۳–۱۱۳) یکباره متوجه اشراق شدهاست وگوید:

بدانکه خدای جهان هرگاه برای ارباب دانش وحکمت خیر وخوبی بغواهد آنان را بروشگذشتگان رهبری می کند آن کسانی که درمشاهدهٔ انوار وصعود بآسمانها و پیوستن به علویات وسوار شدن برگردهٔ افلاكگام برداشته اندوآنان راازیحث بیهوده درمقولات یاز میدارد وازنفحات روحانی ویارقات خدائی دروجود آنها می دسد.

وبدانکه دانش حکت ازهمان زبان باستان که بصورت وشکل غطابی بود حکمائی مانند پدر حکیمان جهان یعنی هرمس وپیش ازوی آغائاذیسون ونیز فیناغورس وانباذقلس و الهلاطون ازلحاظ مرتبت عظیم قدرتر ووالاشان تر بودند ازفیلموفانی که درفلسفهٔ برهانی خود را مبرز میدانند واین گروه یعنی اهل استدلال وبرهان گرچه نهایت دقت را کرده اند وبسیاری از غوامض راشرح کرده اند و تفصیل داده اند لکن بر بسیاری ازرازهای نهانی عالم همچنان ـ ناآگاهند آن رازهائی که دانایان نخصتین بویژه پیامبران آنها را دریافته اند وبسیاری از این گروه بررمز است آنطور که قابل رد و نقض نمی باشد, شیخ دراینجا موضوع خلع کالبسد اطلاطون را همانطور که در حکمت اشراق آورده است شرح داده است . [تلویحات ص ۱۱۱ ) و میگوید: تنها صوفیان وسجردین از سلمانان طریق حکمت ودانش راستین را دریافته اند و به مرچشمهٔ نور رسیده اند. (تلویحات می ۱۱) . درباب اهل تجرید وسیر وسلوكگوید؛ اینگروه همواره بیادآوری خدایوده وحركات و جنبش هائی كه درسوی ماده است رهاكنندودرزاویه ای آرام گزینند وخواطر ازخود بدور افكند آن خواطری كه پریشان حالی آرد وآدمی رابدنیای مادی كشاند. این گروه همواره قرآن خوانند ودرتاریكیهای شب نمازگذارند ودرروزروزه دارند، دردلهای شب آیاتی ازقرآن بخوانند كه آنان رابه هیجان وشوق آرد ازانكار واندیشه های باریك وتطیف و تخیلاتی كه سازگار با جهان نعسی است بهرمندگرداند تا درون آنها لطیف شود، از نفسه های ظریف و پرشور وعظ واندرز كه نیزبانگوینده باوجد وحال آید بهرمندگردند، تا نخمتین چیزی كه برآنها وارد شود خاطفات بزیانگوینده باوجد وحال آید بهرمندگردند، تا نخمتین چیزی كه برآنها وارد شود خاطفات خوش آیند باشد كه طواطح ولوایحش گویند وآن بمانند بارقدای باشد كه باشتاب آید ونپاید، آنگاه بر ریاضت مداوست كنند تا آنكه بارقات الهی لی دربی آید وبردن آنها فرود آید تا آنجا كه خاطف استوار وثابت شود ودراین مرحله، سكینه اش خوانند ویدین سان اورانیروی پرواز -انجاله استوار وثابت شود ودراین مرحله، سكینه اش خوانند ویدین از آنجا كه خاطف استوار وثابت شود ودراین مرحله، سكینه اش خوانند ویدین ان اورانیروی پرواز -بنسانها وسراج آیدوازاحماس وشعور خود پنهان گردد واین رافناه نامند . (تلویحانتص ۱۱۶)

یطوریکه ملاحظه میشود شیخ ازهمان نخستینگامی که درفلسفهگذارده است شور و حالی داشته است که اورا بطرف ذوق اشراق بطور آگاه ویا ناخودآگاه می کشانده است چنانکه این معنی حتی ازمبحث مقولات وصورت وهیولی ومباحث منطقیات وی نیز آشکار است. درباب عالم آفرینش وعقول دهگانه دراین کتاب همان قواهد فلسفهٔ مشاه راییان می کند، لکن کلماتی مانند «تعشق، عشق ومعشوق» که درباب انوار طولیه وهرفیهٔ حکمت اشراق بکار برده است بکار میرد که تمودار ذوق اشراقی است ودرحکمت اشراق تکیهگاه قاعدهٔ وی درترتیب عالم ۔ تخرینش است.

(رجوع شودید ، تلویحات ص ۱۱۲، ۱۱۶)

مپس ممائلی مانند: عنایت، قضا، قدر، معادت، شقاوت وتنامخ رامورد بحث و بررمی قرار میدهدکه دراینگونه مهاحث نیز جنبه های اشراقی دارد ویویژه درمیحث نبوت و منامات وخوارق عادات واندارات.

وی دربایان این کتاب تحت عنوان مرماد عرش گوید؛ اگر رادمردی هستی کوشا و خواستار حتی، به خود مبال ویرتخت طبع وخوی خود منشین وازخود خوشنود مباش ودراین ویرانهٔ خراب آباد نجس وآلوده بزندگی خوش مباش وپاهای خود رادراز مکن ویگو که من آن چنان کسی هستم که به قلمفه ودانش های حقیقی ره یافته ام واکنون که بدین مرتبت رسیده ام باید به خود برسم ومرا یرخود حقی است ویرتن وکالبد وظیفه ایست ومن یرهمگنان خود ـ قزونی دارم وباید ازبهره های این جهان فزون تر برم ویهرمند شوم.

زیرا این دانشها همه صفیری است وندائی که باید تورا ارخواب غفلت بیاگاهاند و یـدارکند وتورا نیافریدهاندکه درمهلکات نفس فرو روی وآنسان درخود روی که ازغایت تخرینش خود بازمانی. درچند فصل دیگری بیاناتی داردکه بررمزاست وکسانیکه باصول وزبان وی آشنائی ندارند ازدرك آن سخنان ناتوانند.

دربند <sub>۸</sub> درفصل جدائی گوید: دریکی ازشب ها هرسس دربرابر آفتایی که درهیکل نور بود بایستاد ونمازگذارد وچون سپیدهٔ صبح دمید سرزمینی رابدید که همچنان تاریک و ظلمانی است وچنان دریافت که خشم وغضب خدا آن سرزمین رابگرفته است پس به خدای پناه برد وگفت ای پدر سرا از هسمایگان بدنجات بده پس ندا آسد که دست خود به طناب شعاع نور بیاویز وخود رابه جایگاه شرفات کرم برسان و همچنین فصولی دیگر برمز بیاورده است و آخرالامر دروصیت نامهٔ خودگوید: خوی و اخلاق شما نباید بمانند اخلاق زنان در حجله باشد. مکماه بزرگ درروزگاران گذشته یعنی آن زمان که حکمت بروش خطابی بود نه برهانسی مانند... مردانی بودند پس بزرگ و خداوندشان وشو کت.

و بطور اختصار قواعد زاویه نشینی وذکر اهلانه راشرح داده است و بشرح بعضی ازاصطلاحات ذوقی پرداخته است. (تلویحاتص۱۱۰٬۱۲)

شیخ درکتاب مقاومات خودگوید: این کتاب معنی مقاومات تقریباً بمنزلهٔ لواحق همان کتاب تلویحات است ودرین کتاب آنچه از مطالب تلویحات نیاز باصلاح داشته است اصلاح کرده ایم. وبنابراین کتاب مقاومات چیزی نیمت بجز تکرار وتوضیح آنچه درتلویحات آمده است بانظری که جنبه های اشراتی بیشتری دارد.

کتاب المشارع والمطارحات: شیخ درمقدمهٔ این کتاب گوید: این کتاب مشتمل برعلوم مه گانه است که برحسب خواست شما براداران نوشتم ومباحث وضوابطی رادرآن نهادم آن مباحث وضوابطی که در کتب دیگر یافت نمی شود و بطور جد نافع وسودمند است وازمستخرجات ومتصرفات خرد خود من می باشد ومع ذلک دراین ضوابط از مآخذ مشائیان خارج نشدم و اگر نکته ها ولطیفه هایی درآن نهادم که از قواعد شریف دانش اشراقی است بطور قطع فزون است از آنچه مشائیان آورده اند و هرآن کس که کوشش کند وانصاف دهد درمی یا بد بعد از اندیشه کتب مشائیان ، و بدان امر برخورد که دیگران برخورده اند و هر آن کس که درعلوم بحثی مهارت کامل نیافته باشد اورا راهی بدریافت حکت اشراق نباشد و لازم است که این کتاب قبل از حکت اشراق مورد مطالعه قرارگیرد.

باید دانست که من دراین کتاب رعایت ترتیب رانکرد،ام ویلکه اصولا غرض ما در این کتاب بحث است واگرچه احیاناً بعلوم متفرقه پایانیابد، وشخصی که خواستار حکمت بحثی است هنگامیکه این بخش را (حکمت بحثی را) بدرستی دریافت و دانش او در این پاب استوار شد آنگاه روا باشد کهگام درریاضاتگذارد ووارد دراشراق شود تا بعضی ازمبادی اشراق رامشاهده کند.

#### سی و هفت

اما صورتهای مهگانه حکمت اشراق عبارت است از: ۱ ماینکه علم به حکمت اشراق حاصل نمی شود مگریسی از اشراق انوارالهی. ۲۰ نخستین شرط شروع در حکمت اشراق انسلاخ از دنیاست واوسط آن مشاهدهٔ انوارالهیه است وآخر آن را پایانی نیست.

دراینجا سومین صورت حکت اشراق راباجمال برگذار کرده است ویس ازیبانی گوید: این کتاب شامل یک دوره فلسفه است درقیمت الهیات ومباحثی ازطبیعیات، دراین کتاب همانطور که خودگوید روش مشائیان رارعایت کرده است نهایت درپارمای از سوارد همانطور که در سایر رسائلش دیده میشود ازروش مشائیان خارج می گردد وجنبه های ذوتی راابراز می کند و حملاتی بر پیروان مشاه می کند. پس معلوم شد که اصولا شهاب الدین معتقد است که طالب دق باید نخت حکت بحی رابه کمال رساند ومپس به حکت ذوتی بیردازد. و بنابراین روش تعلیم وی این بوده است که اولا قواعد حکت مشاه راشرح داده و برای پیروان خود بنویسد و بس بیردازد به حکت اشراق و درحقیقت حکت بحی رامتدمهٔ حکت ذوتی می داندواز همی اند و بس بیردازد به حکت اشراق و درحقیقت حکت بحی رامتدمهٔ حکت ذوتی می داندواز همین بهت است که در شرع هنتم این کتاب بطور کلی از روش مشائیان خارج و درسائلی ماند عدم واجب الوجود، مفارفات، بتاه نفس، سعادت و اموری دیگر، روش ذوتی را دنبال می کند, در ساحث مربوط به علم به مغیبات مطالبی راعنوان می کند که تقریباً همان ساحث حکت اشراق است:

وگوید؛ «اساالفضلاء فریاضاتهم وعلوسهم مرموزة وربماتوجدنی حکمةالاشراق ان کان الطالب لهفطرة تامه» منظور وی ازحکمت اشراق دراین کتاب، کتاب حکمت اشراق نیست بنکه منظور حکمتی است که مبتنی برروش اشراق است. میس گوید: «علی آن للحکمة ـ خیرة ماانقطعت عن العالم أبدآ».

( تلويحات ص ، ۱۱ تا ۱۱۱ )

درآخركتاب شمه اى ازحال خود راشرح داده وگويد: «قدبلغ متى الى قرب من ثلثين منة واكثر عمرى فى الامفار والاستخبار والتفحص عن مشارك مطلع ولم اجد من عنده خبر من العلوم الشريفةولامن يؤمن بها. اوصيكم اخوانى بالانقطاع الى اندوالمداومة على التجريد ومفتاح هذالاشياء مستودع فى كتابى (حكمةالاشراق) ولم نذكره فى موضع على ماذكرناه هنالك و قدرتبا له خطأ يخصه حذراً لاذاعته» بطوريكه ملاحظه مى شود مطلب عجبى را و ياراز عجيبى رافاش كرده است لكن براى من معلوم نشدكه منظور وى ازخطى كه اختصاص به حكمت اشراق داده است چيست؟.

# نظام آفرينش

قبلا درباب امبول کلی جهان بینیشهابالدین بعث شد ودید وی نسبت به عالم ماده وجهان ناسوت نموده شد وبعداً هم درباب نظام آفرینش ازنظر شیخ اشراق بحث خواهیم سی وهشت

كرد دراین جا نفط باین نكته اشاره می كنم كه نظام آفرینش ازنظر فلسفهٔ بشاه اسلامی برسنای مقول عشره براصل یافتن سنخیت تامه میان علت وسعلول واینكه ازامری بسیط ازتمام جهت تنها یك سعلول صادر میشود قرارگرفته است زیرا درفلسفهٔ مشاهموجودات كلامتیاینةالوجوداند وجهان مادی وروحانی مطلقاً بهم ارتباطی ندارند ودرجهان ماده هم موجودات ستاین الوجوداند.

بس باید راهی پیداکرد که صدور ماده راازامر مجردبسیط وهمچنین صدورکثرت را ازوحدت توجیه کرد وهمین طور نظام آفرینش شیخ شهاب الدین را برمبنای انوار طولیه وعرضیه و اشراقات متعاکمه براصل و اساس تباین موجودات عالم غیب و شهادت و همچنین سنخیت میان موجودات جهان شهادت وپیداکردن تکثر درنور دوم که منشأ اشراقات متکتر باشد و همین طور راه حلی که افلاطون درارباب انواع و مثل عقلانی و نوری پیدا کرده است که از اشخاص شروع می کندتا به مثل الامثال و مثل اعلی پایان می پذیرد. همه این نظرها والوال برمبنای اختلاف و تباین موجودات است لکن بنابر اساس اصالت وجودیان که وجود را شترك معنوی می دانند و ۱۰ را درتمام موجودات از لحاظ ذات یکی می دانند نهایت درمرا تب و مدارج مختلف این اشکالات وجود ندارد تامتوسل باینگونه توجیهات شوند و بلکه یک طرف مدارج مختلف این اشکالات وجود ندارد تامتوسل باینگونه توجیهات شوند و بلکه یک طرف موجود میده المبادی است وطرف دیگر آن هیولای اولی است و در این و مواین که وجود را شترك مدارج مختلف این اشکالات وجود ندارد تامتوسل باینگونه توجیهات شوند و بلکه یک طرف موجود میده المبادی است وطرف دیگر آن هیولای اولی است و در این و ماده و از است را می وجود و بینه و مرد مدارج مختلف واقی اند.

## مجموعةسو ممصنفات شيخ شهاب الدين

این مجموعه باهتمام آقای دکتر میدحمین نصر چاپ شده است وشامل چهارده رساله است. مجموعهٔ این چهارده رماله که رسائل فارسی شیخ شهاب الدین است با تفاوتی که درآنها هست مباحث وسمائلی راکه انحلب بزبان رمز واشارت است درموضوعات مختلف فلسفهٔ بحثی ودوقی مطرح میکند و احیاناً سمائل کلامی وعرفانی را بیان می کند. آن رمائل عبارتند از: ب- پرتونامه که شامل یکدوره فلسفه الهی است بطور خلاصه وسمائلی مانندزمان،

مکان، کون ونساد نفس راکه از دشوارترین مباحث فلسفه است مطرح می کند. از می از می از می از می از دشوارترین مباحث فلسفه است مطرح می کند.

بحث جالب این رساله «من» متفکر است یعنی آنچه در نظر وی مبدأ اندیشهٔ اثبات وجود است. همانطورکه بعدها دکارت این روش را بکار برده است والبته شیخ الرئیس نیز در آخر کتاب اشارات بیان خاصی دراین خصوص دارد وشیخ شهاب در رسائل دیگرش نیز مطالبی دراین یاب دارد.

اوگوید: استبصار دیگر آنست که خودرا میگویی «من» وهرچه در تن تست همهرا اشارت توافی کرد به «او» وهرچه «او»را «او» توانیگفت نهگویندهٔ «من» است از تو، کهآنچه ترا اوست «من» و «تو» نباشد.

ملاحظه میشودکه دراین رسالهازدمن» مثارالیهکه محور شخصیتها است شروع

می کند تا وجود اورا جسماً وروماً ثابت کند و بعد از آن توای نفس و روح مجردرا مورد بحث قرار میدهد وازاین طریق ازادنی باعلی میرود و طرق برهان «ان»را می پیماید وازاین راه ذات میدهالمادی را ثابت می کند.

دراین رساله نظام عالم وجودرا بروش مشائیان بیان می کند لکن در خلال مباحث آن رنگ فلمغهٔ اشراق هست.

۲- هیاکل النوز، دراین رماله بعث دگرگون میشود و اصولاکلمهٔ «هیکل» خود نمودار دگرگونی فکری اوست دراین برههٔ از زمان او، همانطورکه اشارت رفت این رماله شامل هفت هیکل است ویکی از دلائلی که وی از پاطنیه ستأثر شده است برگزیدن همین نام است زیرا اسماعیلیان نیز از هیاکل هفتگانه نام بردهاند. البته اگرچه سخن آنها مرموز است لکن ممکن است منظور آنها از هفت هیکل عناصر اربعه باشد باضافهٔ موالید ثلث.

شیخ اشراق کلمهٔ هیکلرا درکتب دیگرش نیز بکار برده است وظاهراً در آن کتب بمعنی جسم وکالبد انسان یکار برده است وسیدانیم که کلمهٔ هیکل و هیاکل در ادبیات پارسی قدیم یکار برده شده است. صابقیان نیز این اصطلاح را بکار بردهاند و ظاهراً بمعنی سیارات سیمگرفتهاند.

بحث دراینکه شیخ بطور تحقیق هفت هیکلرا از کجاگرفته است وآیا با هفتستارهای که صابتیان پرستش می کردند رابطهدارد یا نه ویا مربوط به معابد زردشتی است از عهدهٔ این مقالت خارج است.

درکتاب حکمتالاشراق کلمهٔ هفت سملکرا نیز آورده است که بقول قطب منظور حواس پنجگانه ظاهری باضافهٔ قوهٔ متخیله و ناطقه است وازاین جهت است که عالم مشل معلقه را اقلیم هشتم نامیده است.

یکی از اموری که جالب توجه است اینکه شیخ اورادو دعاهای خودرا متوجه سیارگان و کوا کا آسمانی کرده است واین معنی درادب پارسی همچنان جلوهگری داشته و دارد .

ممکن است منظور شیخ از هیاکل محورهای وجودی باشدکه مظاهر حقاند.دراین رساله نیز از «من» اندیشنده وخرد بحث کرده است.

۳- الواح عمادید برگزیدن کلمهٔ «الواح» برای این رساله نیز جالب است فا هرآ بدین مناسبت است که بحث اسامی این رساله حوامی ظاهره وتحوهٔ ادراك است. دراین رساله قاعدهٔ امکان اشرف مورد بررمی قرارگرفته است.

ع۔ رسالةالطیر ـ بدیھی است که توجه بنام این رساله مارا بسیر و میاحت روحمانی سی کشاند وازاین نام معلوم سیشود که شیخ روش سیر وسلوكارا نموده است البته این سیر و

سلوك.را بزبان رمز ودر لباس حكا**بتگويد.** سر

حکایت این است که چندتن شکارچی برای شکار به صحرا میروند و دامهایخودرا س گسترند و دانه های لازم س پراکنند تا مرغان را بدام اندازند ووقایع بعدی.

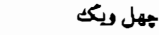
ه- آواز پر جبرئیل: دراین رساله که از نام آن نفحات روحانی استشمام سیشود داستان کوچکی مطرح سیگردد وآن اینکه: شیخ اشراق به خانقاهی سیرود که آنرا دودراست یکی از آندو به صحرا ودشت و بیابان است و آندگر به شهر وآبادی. ویازدرشهری وارد سیشود و آنرا محکم و استوار سیبنددوبسویآن درکه بطرف صحرااستروانسی شوددر بین راه به دهتن مردان کارآزموده وییر خوش سیما بر میخورد که هیبت و ابهت آنها ویرا مرعوب سیکند مدتی بنزد آنان میماند و مسائلی را از راز آفرینش مطرح سی کند ویرمش های شگفت آور سینماید که همه را پاسخ سیشنود.

-- عقل سرخ- این عنوان نیز خود رمزی است که کمتر بکار برده شده استونا چار ستصف کردن عقل که امریسجردوغیرمادیاست به صفت مادی غیر ازرمز و کنای<u>ت چیزی</u> دیکر نمیتواند باشد.

دراین رساله از زبان مرغان وبرندگان حکایت کند،شیخ خود دراین سیر وسلوک به کالبد وصورت پرندگان درمیآید وسفر می کندآن پرندهای که شیخ به کالبدآن در میآید «باز» است و ناچار در جمع بازان به سیر و سیاحت میپردازد و مدتها با آنها همنشین میشود وبهرطرف پرواز می کند واز شگفتیهای روزگار وحوادثجهان آگاه میشود واز همسفرا نخود چیزها میآموزد واز اسرارکوه قافآگاه میشود.

۷- روزی با جماعت صوفیان دراین سیر نیز اصول سیروسلوك عملی مطرح می شود که شیخ روزی را باگروهی از صوفیان در خانقاء می گذراند واز هرسو خنی گفته می شود . هرکس از زبان مرشدش گفتاری گوید ویرسشهائی که از مرشد و راهنمای خود کرده است بازگو می کند، نوبت به شیخ شهاب می رسد. وی که در خرقهٔ درویشان قرارگرفته است اززبان نخستین مرشدش حکایتها کند ویرسش هائی که از پیرخود کرده ویا سخهائی که شنیده یازگوید وازاین راه بسیاری از اسرار جهان را بشکافد.

۸- درحال طفولیت - ممکن است نظر شیخ طفولیت در دانش باشد درهرحال دراین رساله از دوران کودکی خود سخن میگوید و وقایع آن زمان را یباد میآورد وگوید چگونه انوار ملکوتی در دل بن بتایید وبه دانش روی آوردم ودراین راه رنجها کشیدم تسا آموزگاری بیافتم واز انفاس قلسی او بهره ها برگرفتم وبیک بارگی از برکت انفاس این استاد و پیر مرشد خود متجلی شدم ودم قلسی او درمن دمیده رسوخ کرد ودرهای علم تدنی برویم باز شد .



 $\hat{\mathcal{L}}$ 

\*

۹- در حقیقت عشق- اصولا شیخ اشراق در باب نظام آفرینش جهان برای عشق اهمیت بسیار تائل است دراین رساله حقیقت عسق را بنجو جالبی بیان کرده است عشق بمعنی عامرا ساری در تمام موجودات جهان میداند همچنانکه سلاصدرای شیرازی بعدها بن عنوان را برای حل بسیاری از مسائل برگزیده است.

شیخ شهابگوید: همهٔ موجودات بعکم عشق فطری درجریان وحرکتاند و اماس جهان آفرینش بر عشق است از خلقت آدمخاکی متصاعداً تا ملکوتیان مجرد، همه متحرك به عشقاند، عشق حقیقی که عشق اکبر است شوق به لقای حق است واین است بروی جاذبهٔ جهان واین است مبدء شور وشرهای آفرینش و آنچه حافظ و نگهبان موجودات چهان است عشق عالی است، عشقی که ماری در تمام موجودات است ، اگرعشتی نعی بود موجودات کلا وطراً مضمحل میشدند.

مپس به زبان رمز واشارت میر و مطوك حقیقی را شرح میدهد و باز می نماید که مالک باید از پنج دروازه بگذرد وآن پنج دروازه عشق است واین همان پنج دری است کسه زیخا از آن میگذرد تا بوصال معشوق خود برمد( البته در داستان یوسف و زلیخا هفت درست).

همهٔ موجودات جهان درسیر بطرف معشوق خود رنجها می کشند ودشواریها تحمل می کنند تا بوصال او برسند وازشراب عشق ازلی سیراب شوند، غایت ونهایت این عشق تشبه به خداست که مرتبت یحبهم ویحبونانه است.

عاشقان حقیقیمیدانند که دیدهٔ خفاش راطاقت مشاهدهٔ جِمال آفتاب نیست، همِنظر حجوب رابرجِمال اوگمارند وخود به تمام ازدیان بیرون روند.

. . - لغت موران. دراین رساله شیخ به کالبد موران درآید وصورت وشکل موران به خودگیرد ویا آنها همگام شود وبزبان رمز واشارت راه وروش سیر وسلوك راییان کند وازموران چیزها آموزد.

موران رنجور جهت بدست آوردن روزی خود بدشت ومحرا روند و تحمل دشواریها کنند وریاضتها کشند که فرمود «یا ایتها النمل ادخلوامما کنکم لایخطمنکم صلیمان وجنوده».

وهمین مور،گاهی آنچنان متجلی بانوار ملکوتی شود که رهنمای صلیمانگردد وتاجی وی شود:

چون سلیمان کرد با چندان کمال

یش موران ازمر عجز این سوال

گفت برگوای زمن آغشته تر

تاكدامين كل بغم بسرشته تر

داد آن ساعت جوابش مور لنگ گفت خشت والممين درگور تنگ والهمين خشتي كه يبوندد بخاك

منقطع گردد همه امید پاك

دراین رماله حکایاتی دیگر اززبان حیوانات وحشرات ومرمحان بمانند لاك پشت و خفاش وهدهد ویومان وآمدن مرمحان بنزد سلیمان به جز عندلیب و عقاب و عتاب سلیمان عندلیب راوپرمش ازعلت نحیبت آو وحکایت جامگیتی نمای کیخمر و که کنایت ازدل صافی عارانان است ودامتان آنس گرفتن شخصی با پادشاه جنیان بطور اختصار آمده است که هریک برای نتیجهٔ خاص عرفافی است.

، ۱۰ صغیرسیمرغ. دراین رساله که جنبه های رمزی آن بسیار است وسابقهٔ تاریخی عمیقی نیز دارد بزبان رمز و کنایت مراحلی ازسیر وسلوك بیان شده است.

میمرغ اززمان باحان درادیهات ایران نقش مؤثری داشته است وازآن بعنوان شاه مراجان نام برده شده است.

درادبیات قدیم ومتون مذهبی وادبی ایران باستان موردتوجه قرارگرفته است.پیشاز آنچه هدهد درمهد عتیق .

سمکن است سیمرغ کنایت ازربالنوع بزرگ باشد، البته درکتاب سنطق،الطیر، عطار اساس کار خود رابررسیدن به سیمرغ قرار داده است. سرغان همه طالب وصال او میشوند. بنابراین درسطق،الطیر سیمرغ سمبل.الوهیت است.

وعجيب است كه هدهد مرغ سليمان سمت ارشاد وهدايت مرغان راپيدا مى كند. از اين مرغ اخوان الصفا بعنوان واسطة محبت نام بردهاند.

درهرحال شیخ شهابالدین دراین رماله بدایات سلوك ومقاصد آن راشرح میدهد و گوید كمال انسانیت فناءفیانته است كه آخرین مرحلهٔ سیر وسلوك است.

۱۰ بستان القلوبید این رساله راظاهراً شیخ درسپاهان نوشته است چنانکه خود در مقدمهٔ آن باین معنی اشارت کرده است. دراین رساله مسائلی اژنن منطق وقلمفهٔ الهی رامورد بحث قرار میدهد ومعجزات وخوارق عاداتراتوجیه وتفسیر می کند.

۲٫۰ رسالهٔ یزدان شناخت. دراین رساله که شامل سه بابست شیخ شهاب سائلی مانند اثبات سدءالمپادی ، معرفت نفس ونبوت رامورد مطالعه ویحث ترار می دهد.

٤- رسالةالابراج، ابن وساله شامل دستورات وتوصيدهائي است براي اخوان ، التجريد واهل سير وسلوك.

#### چهلومه

همانطور که اشارت رفت شیخ ازنخستین گامی که دربحث وحکمت می گذارد بسا زمینه های ذوقی وعرفانی که ذاتاً داشته است وارد می شود نهایت معتقد است که فلسفهٔ بحی مقدمهٔ فلسفهٔ ذوقی است وطالبان حکمت اشراق بناچار باید نخست حکمت بحثی رافراگیرند و آن مرحلَّه رابگذرانند وسپس به حکمت ذوقی پیردازند و اصولا خلیفه وقطب زمان کسی است که هم درحکمت بحثی سرآمد باشد وهم درحکمت ذوقی وچون شیخ خود در هردو بخش سیری به سزاکرده ویمرتبت کمال رسیده است قطب زمان است.

وهمانطوركه صوفيان شريعت راپل وتنطرهٔ طريقت مى دانند وطريقت راوسينه تيل به حققت وگويند: «الشريعة تنظرة الطريقة والطريقة تنظرة الحقيقه» شيخ شهاب الدين حكمت بحيه راقنطرهٔ حكمت ذوقى مى داندگو اينكه شيخ كاملا خود راپاى بند به شريعت نشان مى دهدو حايق اديان راپذيرفته است همچنانكه درمطاوى كلمات خود ازآيات واخبار اسلامى وسخنان يزرگان والبياه ديگر نيز طرفى بسيار مى آورد ويدانها استناد مى كند.

## سخنى چند در اطراف كتاب حكمة الاشراق

چنانکه اشارت رفت شیخگوید؛ من زندهکنندهٔ حکمت مشارقدام. قطبالدین در <sup>ا</sup> توضیح ستنگوید: چهآنکه اشراقرابهمعنیتایش (تحجلیات انواز پدانیم ویا حکمتیکه معمول درمشرق زمین بوده است تفاوتی ندارد زیرا حکمت مشرق زمین همان حکمت اشراق است و اساس وپایهٔ آن برذوق واشراق است نه بحث.

باری کتاب حکمةالاشراق شامل دویخش است: بخش اول درضوابط فکر است کسه مان سطق باشد ویخش دوم درانوار الهیه است وترتیب صدور انوارطولیه وعرضیه وسسائلی دیگر.

بخش اول شامل سه مقالت است باین ترتیب: مقالهٔ اول درمعارف وتعریف، مقالهٔ دوم دربرهان وسادی آن، مقالهٔ سوم درمغالطات وبعضی ازحکومات ونکته هائی که بیسن مشائیان واشراقیان است.

بخش دوم شامل پنج مقالت است؛ مقالهٔ اول درنور وحیقت آنست ودرنورالانوار و آنچه ازومادر میشود، مقالهٔ دوم درترتیب وجوداست بطریق اشراقیان، مقالهٔ سوم درکیفیت قعل نورالانوار وانوار قاهره است، مقالهٔ چهارم دربرازخ وهیآت آنها وترکیبات عنصری است، مقالهٔ پنجم درمعاد ونبوات ومنامات استِ.

#### چهڻ وچهار

## نو آور یهای شیخ در منطق

تبلا باید تذکر دادکه شیخشهابالدین درترتیب کار خود ازستائیان اسلامی پیروی کرده است باین معنیکه نخست ابوایی ازمنطق راییاورده است وسپس سسائل فلسقی رامورد بحث قرار داده است واین کاری است که اغلب فیلسوفان پیش ازوی کردهاند بهجز اخوان الصفاکه منطق رابایی ازرفیات بحساب آوردهاند.

منطق ارسطوئی که بنام منطق صوری نامیده شده است شامل اصول وقضایائی است که مدتمچندین قرن افکار وآراه همهٔ مردماندیشمندرا بخودکشیده است ودرتمامدوره های فکر بشری وقرنهای متمادی حاکم براندایشه های مردم بوده است ویه جهاتی که جای بعث آن دراین جائیست گام فراترگذاردن از اصول ارسطوئی درحکم کفر وزندقه وخیانت شمرده می شد و بطوریکه ازمنابع تاریخی بدست می آید درقرون وسطی دربعضی از کلیسا های عالم مسیحیت کلمات وقواعدوروش فکری ارسطوئی را آن چنان مقد می می دانستند که هر آن کس که درصدد تخطی برمی آمدیا نواع عقوبتها و کیفرها دچارمی شد. برخلاف آنچه محقق نمایان غربی و مقلدین نا آگاه آنان گفته اند وانکاری نادرست درمیان دانش پژوهان پر کنده اند قرون وسطانی باین معنی در جهان اسلام وجود نداشته است و همزمان با قرون وسطای مسیحیت دین اسلام آزادی بی قید و شرط فکری به پیروان خود می دهد.

اصولا یکی ازپایدهای اساسی دیناسلام فکر واندایشه است ونکوهش ازتقلید و پیروی ازافکار وعقاید آباء واجدادی واین معنی بارها درقرآن سجید آمده است واخبار وروایات نبوی نیز آنرا تأییدکرده است.

دین اسلام پیروان خود رابرمیانگیزدکه بدنبال دانش درست واندیشهٔ صحیح به اقصی نقاط کشورها سفرکنند ودراین راه چین وماچین وهند وحبش برایش برابر وسماوی است وملیت دراین مورد نقشی ندارد، حتی قرمان میدهدکه ازااعماق دریا ویا اوج ستارگاندانش برگیرند.

تقلید نه تنها ازفلاحفه یونان وارسطو سنوع است، بلکه ازهرنوع فکری نباید تقلید کرد. انسان راخدا اندیشمند وآزاد آفریده است ویاید آزاد فکرکند ودانش درست ومفید راازهر کجا که هست و ممکن است برگیرد. وازروی فکر درست مقایق راکشف کند ویر همین اسامی است که پس از نقل علوم به جهان اسلام افکار یونانیان ویویژه ارسطو بطور درست و بعنوان و حی منزل پذیرفته نشده است ودانشمندانی به نقد وبررسی وجرح افکار سقدسان پرداختند و حتی در منطق کسانی پیدا شدند مانند این تیمیه که اصول افکار و قضایای ارسطوئی را باد انتقاد گرفتند. چنانکه اخوان الصفا نیز با وجود پروی از رکتب فیثاغوریان نحله و مکتبهای دیگر را سورد انتقاد قرار دادند.افکار واندیشه های اشعری و معتزلی پر است از اینگونه نقد وبررسیها.

## چهل وانج

وکسانی دیگر مانند امام غزالی درمنطق تحولی خاص بوجود آوردند ومنطق نوینی ترتیب دادندکه درخیت میتوان آنرا منطق عملی نامید.

شیخ شهاب الدین از همان ابتداء تفکر فلسفی خود نه تنها اصول فلسفهٔ مشاء را برای رسیدن به حقایق معنوی کانی ندانست،مسائل وتضایای منطقی راواژگون کرد وتازگیهائی در آن ایجاد کرده است که ما اکنون پارهای ازبررسی های ویرا باز می نمائیم:

، درباب تعاریف وحدود حقیقیگوید: بعضی ازمردمانگفتاری که دلالت برماهیت چیزی کند حد نامیدهاند ویه گمان آنها دلالت برذاتیات وامور داخل درحقیقت چیزها می کند ودرمقابل، آنچه خارج ازحقیقت چیزها است و درمقام شناماندن وتعریف واقع میشود وسم نامند.

وبدین ترتیب تعاریف حدی ورسمی راازنظر منطق ارسطوئی بیان میکند وسپس برد وجرح آن میهردازد.

وگوید: اصولا ذاتیات واجزاءذاتی چیزها وآنچه درماهیت ویا خارج ازآن می باشد وامتیاز هربک ازدیگری، قابل محناختن نمی باشد ویطورکلی هیچ امری به کنه شناخته نمی شود تا <sup>۱</sup>جزاء داخلی ویا خارجی آن ازیکدیگر معتازگرددوآدمی بدان حد ازدانش قمی رسد که در یابد چه چیزی داخل درذات است وچه چیزی خارج از ذات و ازهمین جهت است که در دانش های آدمی شکوك ونتوض وایرادات بسیار است.

ویا این ترتیب تعریف به ذاتی چگونه سمکن است ۹ وآنچه را ازتعریفات بعنوان تعریف حدی آوردهاند درست نیست وتعریف وشناساندن وشناسائی چیزها تنها به لوازم وعوارض معموس ازآنها است که موجب ویژگی هریک ازچیزها ازجز آندگر میگرددویس.

و باین ترتیب شیخ تعریف به حدرا مردود می داند و خود همهجا نام رسم می برد نه حد, دراینجا مثالی آرد وگوید : دانایان انسان را تعریف حدی کرده اند به دو چزه با صطلاح ذ<sup>ر</sup>تی یکی حیوان ودیگری ناطق وگفته اند انسان حیوانی است ناطق. از آنها می برمیم که منظوراز «ناطق» استعداد نطق است . و یانفس ناطقه است اگر منظور استعداد نطق باشد که امری است عرفی و اگر منظور نفس ناطقه باشد که نفس ناطقه همچنان نا شناخته مانده است وشناسائی آن بامور عرضی و لوازم محموسه است.

و هنگامیکه انسان ذاتیات خودرا نتواند بشناسد وحال آنکه نزدیکتر از او به خودش چیزی دگر نیست چگونه تواند ذاتیات چیزهای دیگررا بشناسد.

## ويرانى قاعلة مشاليان درتعريفات

وبدین بیان تاعدهٔ مشائیان را در باب تعریفات که مهمترین پایه های منطق ارسطوئی است زیرو رو می کند. وی در زیر همین عنوان میگوید: اکنون بایدذاتیات عامه وخاصه را که

## چهلوشش

مثائیان بنام دجنس و فمبل، نامیدهاند بررسی کنیم پس بآنهاگوئیم شما از کجا واز چهراه دانسته ابد که فلان امر جنس است و فلان امر فصل آیا قبلا و در جای دیگر شناخته ابد که امری جنس است و امری ییگر فصل؟ ومپس در تعاریف ذکر کرده اید و یا در همان هنگام تعریف شناخته می شود، هردو صورت نا ممکن و معال است زیرا تا قبلا جنس و فصل شناخته مشوند نتوان بعنوان اصل مسلم در تعریف قرار داد ، نقل کلام در همان هنگام می شود که جنس و فصل شناخته می شوند زیرا جنس و فصل نیز باید به تعریف حدی به جنس و فصل شناخته شود و اگر هنگام تعریف شناخته شود دور لازم آبد، سفافاً براین، مارا رسد که گوئیم از کجا علم حاصل میشود که ذاتیات فلان امر همان با شد که ما شناخته ایم و در مقام تعریف آورده ایم و چه بسا ذاتیا تی باشد که همچنان برما نامعلوم با شد پس چگونه می توان حکم مانند سر سید شریف وجز آنها دیده میشود لکن تا انجا که نگارنده بررسی کرده است پس از رزمان شیخ اشراق آینگونه نقوض و ایرادات مستدل پیدا شده است و پش از وی ایرادات زرمان شیخ اشراق آینگونه نقوض و ایرادات مستدل پیدا شده است و پش از وی ایرادات به صورت و شکل دیگری شده است که اکنون جای بعث آن نیست.

۲۰ درباب.حصورات وتقسیمقضایا از لحاظ موضوع شیخ اشراق نخست قضایای شخیصه را بی اعتبار میداند چنانکه دیگران همگفته اندکه جزئی نه کاسپ است ونسه مکتسب .

وی منکر قضیهٔ جزئیه است و ثانیاً قضایای مهمله را م با بیانی خاص از درجـهٔ اعتبار ساقط می داند وثالثاً گوید قضایای بعضیه بناچار باید به کلیات بازگردد زیرا در قضیهٔ «بعض الحیوان انسان» کوید: بعض مهمل است و ابعاض هرچیزی بسیار است و شلاً حیوان را بعض های زیادی است که بعضی انسانند و بعضی گاوند و بعضی حمار و.... پس عنوان بعض را موضوع قضیه قرار دادن مفید قائده نیست سضافاً براینکه آن عده از حیوانها که انسانند همه اند نه بعضی زیرا حیوانات چندگروه اند یک گروه آن عمه انسانند و یک گروه آن همه گاوند و... پس آن عده از حیوانات که انسانند همه انسانند پس بعض حیوان انسان باین باز می گردد که آن افراد حیوان که انسانند همه انسانند و بدین ترتیب همه قضایارا به کلیه برمی گرداند.

۳۔ پس از اینکه همه قضایارا به کلیه باز میگرداند قضایای محصله و معدولـهرا بررسی می کند و ثابت می کند که همه قضایا موجبهاند ودر هر قضیه نوعی از ایجاب است باین بیان :

هر قضیه ای مرکب است از موضوع محمول مانند « زید کاتب است».

#### چهل و هفت

و قضیهٔ سالبه عبارت از قضیهایست که در آن بوسیلهٔ حرف سلب وبطو رابطه برداشته میشود و مثلا اگر قضیهٔ بالا بصورتسالبه درآید وگفته شود «زید کاتب ٹیست» باین معنی است کـه کتابت برای « زید » ٹیست و بوسیلهٔ حرف سب یعنی «نیست» کتابت از زید برداشته سیشود .

معمولا در زبان عربی در سلب بسیط حرف سلب مقدم بر رابطه است تا اینکه آن رابطه را نفی کند. چنانکه گفته می شود «زید لیس هو کاتباً» واگر حرف سلب رفع نسبت نکند یاین معنی که وابسته به رابطه شود، قضیه موجبه می شود نهایت موجبه معدوله ماننده زید هولا کاتب» یعنی «زیدلا کاتب است» ویا « زید غیر نویمنده است» ودر این مورت حرف سلب بعد از رابطه ذکر می شود. ودر پارهای از زبانها تندم و تأخر حرف سلب اثری ندارد. یلکه تا آن هنگام که ربط وجود داشته باشد وحاصل باشد قضیه موجبه است.

در هرحال در هر قضیه ای اعم ازاینکه حالبه باشد یا موجبه، محصله باشد یا معدوله، موضوعی لازم استوباید وجودی باشد، حال آن موضوع در ذهن باشد یا در خارج ، نهایت حکم موجب ذهنی را موضوع ذهنی لازم است و خارجی را موضوع خارجی، زیرا در قضایا نفیاً و اثباتاً موضوعی لازم است تا چیزی بدان حمل شود یا از آن برداشته شود که دثبوت شیمانشیء اونفیه عنه مستلزم «لثبوت مثبتاله» آن موضوع گاه در ذهن است وگاه در خارج.

البته در هنگامی که در خارج موجود است در ذهن نیز موجوداست، پس همهٔقضایا بنوعی موجبه است و نیاز به موضوع دارد ویدین ترتیب قضایا منعصر میشود در موجبهٔ کلیه

٤- در باب جهات خایا شیخ شهاب همهٔ جهاترابه ضروریه یاز میگرداندویا بقول وی بتانه، بدین بیان:

نسبت محمول به موضوع فینفس الامر یا ضروری الوجود است که دراین صورت تضیه واجبه است ویا ضروری العدم است که ممتنعه است ویا غیر ضروری الوجود والعدم است که ممکنه است مثال اول د انسان حیوان است» مثال دوم دانسان حجر است» مثال سوم دانسان کاتب است».

دراینجاگوئیم اولا نسبت نفس الامری قضایا وامور آنطور که هست برای ما معلوم نبست وآنچه ما میدانیم نسبت هائی است که در ذهن خود ماختدایم ویرماخته ذهنی خودرا یعمورت ضرورت و استناع وجز آن بیان می کنیم وآنچه در واقع هست که احیاناً مارا بدان آگاهی نیست تابع اراده واختیار ودانش مانیست وخود آنطور که آفریده شده است هست اعم ازاینکه موجود اندیشنده ای باشد یا تباشد پس واتعیت چیزهاتابع دانائی و نادائی مانیست و ثانیاً نسبت های خارجیه یکی بیش نیست و آن وجوب وضرورت است که دالش عمالم یجب لمهوجد» وامکان ، استاع و وجوب از مقاهیم اعتباری ذهنی انسدهاین بیان گوئیم اماهمین

#### چهل وهشت

مفاهیم و اعتبارات ذهنی هم بدین صورت است که مثلا عامه مردم از امکان آن خواهند که تنها ستنع نباشد که هم شامل ممکن شودوهم شامل واجب حال به بینیم که ضرورت بعنی چه.

منظور از فرورت این است که امری بر حسب وجود برای چیزی ضروری وحسی باشد ودراین صورت می توانیم بگوئیم که ممکن را امکان ضروری است وستنم را استاع ضروری است و واجب را وجوب، پس حق داریم که وجوب، امکان و استناع را جزء معمول قراردهیم وقضایا را در همهٔ احوال به ضروریه برگردانیم و مثلا بگوئیم « هرانسان بالضرورة ممکن است که نویسنده باشد» یعنی امکان کتابت برای او ضروری است و یا وجوب حیوانیت برای او ضروری است و یا استناع حجر بودن برای او ضروری است و این همان ضروریهٔ بناته است.

پس ما اگر در علوم از امکان وامتناع چیزی جمتجو می کنیم ازاین باب است که جزء خواست ومطلوب ماست، البته در آن صورت نمی توانیم امتناع وامکان را جزء محمول مقطوع خود قرار دهیم چون هنوز برای ما مجهول است و مطلوب است حصول آن.

وبا این فرض مامیتوانیم حتی قضایای وقتیه ویا منتشره را بصورت ضروریه بیاوریم وشلا بگوئیم«کل انسان بالضرورة هو متنفس وتتآما» ویا « بالضرورة هو ممتنع التنفس وقتآما» البته اگر قضیه بالذات ودر نفس الامر ضروری باشد آن را تنها جهت ربط کافی است «کل انسان بالضرورة حیوان».

و اصولا میتوانیم پس از اینکه متعرض جهات شدیم حرف سلبرا آبرداریم زیسرا سلب تمام و کامل همان ضرورت است.

ونیز این را باید دانست که قضیه تنها بمجرد ایجاب قضیه نیست و بلکه باعتبارسلب نیز قضیه است زیرا همانطور که اشارت رفت احکام سلبینیز ایجاب سی کند که موضوع حکم آنها در موطئی موجود باشد تا بتوان از آن سلب نسبت کرد.

حتى سالبة بانتفاع موضوع هم بايد در ذهن موضوعي داشته باشد.

ه. پس بنابرآنچهگذشت فرق بیز, سوالب وموجبات ازلحاظ نیاز بموضوع و عدم آن منحصر به قضایایشخصیه است نه کلیه . زیرا بیان شد که در کلیات سالبهٔ آنهـاهم موجبه است .

۲. دیگر آنکه حرف سلب در قضایای سالبه جزء تصدیق است نه برطرف کنندهٔ تصدیق و مثلا در قضیهٔ «زیدلیس بکاتب» تصور زید وتصور کتابت وتصور نفیآن کتابت همه از اجزاء تصدیق اند تا حکم حاصل شود.

۷- بنا بر مقدمات بالا درشکل اول یک ضرب بیش نخوا مد بود وآن ترتیب قیاسی است از دوموجبهٔ کلیهٔ بتاته.

۸- ویگوید اصولا شکل چهارم صورت قیاس ندارد واز درجهٔ اعتبار ساقط است و

#### چهلونه

وشکل کامل همان شکل اولست که آنهم با مقدمات یاد شده یک ضرب بیش در آن نمی توان فرض کرد تا بقول مشائیان منتج و غیر منتج آن را بر شمرد.

شکل دوم وسوم نیز بازگشت به شکل اول می کنند.

۹- شیخشهابالدین حسیات(ا طبق قاعدهٔ اشراق باقسامی منقسم کرده است و استقراءرا جزء حدسیات بعساب آورده است زیرا استقراء تام غیر مقدور است و ناقص هم مفید هیچ چیز نیست پس احکام استقرائی داخل در احکام حدسی است.

. ۱. شیخ در باب مغالطات سائلی را مطرح کرده است و بر اساس کار خود کسه همهٔ قضایارا به یک قضیه موجبهٔ کلیه برمیگرداند وبا توجه باینکه شناخت ذاتیات چیزها تا ممکن است مواردی از مغالطات را بر شمرده است و اشتباهاتی که مشائیان هم بر مینای خود وهم بر مبنای واقع ویا غفلت از نکته هائی که اشراتیان بدانها دست یافته اند مرتکب شده اند بر شمرده است.

۱٫۱ در باب عکس قضایاگوید: مشائیان عکس قضایارا از دوراه ثابت کردهاند یکی از راه برهان افتراضی ودیگر از راه دلیل خلف وحال اینکه خاف در اثبات عکس براساس افتراض است ودراین مورد توضیحاتی ارزنده داده است.

۲۰۰ درتعریف عرض مشائیان سخت اشتباه کردهاند زیراگفته انده عرض چیزی است که قائم بغیر یعنی جوهر باشد» ویا موجود در موضوع باشد یاقید اینکه «لاکجزء سنه» در-حالی که نیازی باین قید نیست وتعریف کامل آن این است که گفته شوده عرض چیزی است که حال وشایع در غیر خود باشدبالکل».

والبته مشائیان این قیدرا ازاین جهت آوردهاند تا صورت را که خود جوهر میدانند وجزء جسماست از تعریفخارج کنند وحال آنکه جسم سرکب از ماده وصورت نیست.

۲۰ مشائیانگویند موجودات درحال وجود وآنگاه که از حالت لااقتضائیخارج شوند و بسبب وجود علت موجود شوندحالت امکانی را ازدست می دهند وتبدیل به واجب می شوند. شیخگوید این بیان درست نیست وسمکنات در هرحال سمکنات اند چه قبل از تحقق علت وجود آنها یا بعد از وجود، زیرا امکان امری است ذاتی آنها البته این بحث هست که سمکنات تنها در وجود وایجاد نیاز بعلت داوند ویا هم در وجود و هم در بقاءواین بحث امر دیگری است.

<sub>۱۶</sub> وجود وساهیت وامکان... وامثالآنها همه از اعتبارات عقلیاند بر خلاف آنچه مشانیانگویند.

ه ا- شیخ گوید بنا برگفته مشائیان که تعریف حققی تعریف حدی است لازم آیـد که هیچ چیزی در عالم شناخته نشود زیرا اشارت رفت که فصول جواهر مجهول استـوجرهریت وجوهرزاهم خود مشائیان بامری سلبی تعریف کردهاند که «موجود لاموضوع» باشد ویاز خود قبولدارند که نفس و مفارتات دیگررا فصولی است که مجهول است وینابراین لازمآید کـــه همهٔ امور مجهول باشد وهیچ امری شناخته نشود، وعلم ودانشی حاصل نشود.

۲۱۰ جسم عبارت از مجرد مقدار است که قابل استدادات سهگانه است وآنطور که مشائیان گفتهاند مرکب از ماده وصورت نمی باشد واینکه مشائیان گویند اجسام همه درجسمیت مشتر کند ودر مقدار مختلف پس مقادیر خارج از جسمیت است سخنی فامد است ومارا رسد که گوئیم اجسام دراصل مقدار مشترك اند ودر جسمیت مختلف.

۱۰ تخلخل وتکاثف حقیقی وجود ندارد ودلائل کسانی که قائل به تخلخل و تکاثف حقیقی شدهاند باطل است. دراین سساله اصولا اتفاق رأی وجود ندارد ودر علم کلام نیز بطور مستوفی مورد بحث قرارگرفته است. در باب طبیعیات شفا نیز راجع بآن بحث شده است .

۱۸ هیولایعالم عناصر عبارت از مقداری است که قائم بنفس خوداست ویجز مقدار قائم بنفس خود،امری دیگر که پذیرای مقادیر باشد وجود ندارد.

البته شیخ شهابالدین سنالهٔ مقدار مجردرا حخت مورد توجه قرار داده است و جسمرا نفس مقدار تابل امتداد میداند و شاید این مطلبرا بدین جهت دنبال میکندکه در باب عالم اشباح وقالبهای مثالی وصورتهایمقداری از آن بهرههائی برگیرد.

۹ ۱۰ جواهر قرد وجود ندارد وقول بآن باطل و دور از حقیقت است وهر جوئی از اجزاء اجسام عالم هراندازه ریز و ناچیز باشد بازهم تابل انقسام است.

. ۲۰ خلاه امری است موهوم وتحقق خارجی ندارد ومابین اجسام بدانسان که عدهایگویند خلاء نیست وکسانی که پندارنددراجسامخلاء وجود دارد مخت در اشتباهند و اجرام بیرنگ وشفاف را با خلاء اشتباه کردهاند.

۲۰ درجهان مفارقات ومجردات مطلقاً عدم راء ندارد زیرا از ترکیب وعواملیکه موجب نیستی وعدماست مبرا هستند.

۲۰۰ آنچه مشائیان درباب ابطال مثلافلاطونیگفتهاند بیاماس است ووجود جهان مثل وارباب انواع امری است مسلم وبسیاری ازممائل جهان همتی برآن امتوار است.

۲۰ اینکه مثانیانگفتهاند که امور بسیطه ازعلل مرکبه پدید نمی آیند قول وگفتاری بی اماس است وجایز است که چیزی راعلتی باشد مرکب ازچند امر چنانکه این مطلب بالحس والوجدان دریانته شده است.

ع <sub>۱</sub> – اجسامیکه عدیمالمیلاندحرکت قمری می پذیرند وشرط قبول حرکت قسری وجود میل طبیعی نمی یاشد.

## **پنجاءریک**

ه <sub>۲</sub>- ابصار آن چنانکه دیگرانگفتهاند عبارت ازخروج شعاع ازچشم وسلاقات آن با سبصرات نمی باشد بلکه ابصار نتیجهٔ اشراف واشراق نفس است نهایت بشرط مقابلت منیر با سستنیر.

۲۹- بنابراین شعاع جمم نمییاشد.

۲۰ شنیدن بواسطَّهٔ تشکل هواء به مقاطع حروف نیست وبلکه وجود هواء شرط نتقال مداست برگوش.

۲۸- دانش ذات واجب الوجود بذاتش عبارت ازصرف ظهور او است لذاته ویودن وست نور لذاته وعلم او به چیزهای دگر به بودن آنها است ظاهر برای ذات حق.

۹ ۲۰ برخلاف آنچه مشائیانگویند عناصر سه است وآن آب، خاك وهواء است وعنصر. آتش نوعی ازهواست نه آنكه عنصری جداگانه باشد.

. ... قوهٔ واهمه همان قوت متخیله است ودوتوت متمایزوجدای ازهم نمی باشند.

۲۰ نور نیاز به تعریف ندارد همچنانکه وجود نیاز به تعریف ندارد.

۲۳- همهٔ چیزها درجهان بدوتسم منتسم شوند یکی نور فینفسه وآن دگر آنچه نور وضوه فینفسه نمی،اشد،ونور فینفسه هم بردوتسماست نور فینفسه ولنفسه ونور عارض وآنچه غیر تورست نیز دوتسم است آنچه نیاز به محل دارد وآنچه بی نیاز ازمحل است آنچه بی نیاز ازمحل است جوهر غاسق است وآنچه نیاز به محل دارد هیئت است یعنی هیئت ظلمانی.

یس جوهر ساوی است یا جوهر غامق وعرض ساوی است با هیئت ظلمانی وجسم راشیخ برژخ نامیده است وغواسق برزخیه راامور ظلمانیه بمانند اشکال وجز آن.

۲۳- هرچه ذات خود را همواره ادراك كند نور مجرد است. ۲۶- اختلاف افوار مجرده به كمال ونقص است نه بنوع.

ه- مبدء آفرینش نورالانوا<u>ر است.</u>

۲۰۹۰ ازواحد حقیقی نتواند اسور متکثره صادر شود. بیان او دراین یاب نحوهٔ بیان سشانی است لکن درنحوهٔ نظام آفرینش با سشائیان اختلاف کلی دارد وی قائل بانوار عرضیهٔ ناستناهی است.

۲۰۰۰ یکی ازویژگیهای شیخ بحث درطلسمات یعنی انواع ویحث درارباب طلسمات یعنی رباب انواع ویشل نوریه است.

۲۸ یان ویژه دیگر اویحث درثوابت وسیارات است بطریق خاص وایراد اصطلاحاتی که جنبه های ایرانی دارد مانند؛ سلطان انوار مدیره، هورخش یعنی طلسم شهریوز، قطب، در توضیح آنگوید: هورخش نام انتاب است به پهلوی وشهریوز نام اعظم انوار طبقه عرضیه است که ارباب اصنام نوعیهاند (حکمت اشراق ص ۱۰۹).

#### پنجامودو

۹۹- قول باضواء مینویه وخرموالرأی (حکمت اشراق ص ۹۹۰). .۶- بیان عقیدهٔ حکماء فرمی درباب انوار بینویه وییان مشاهدات افلاطون. ۱۶- درطبقهبندی سوجودات حدفاصل بین انسان وحیوان رامیمون میداند (حکمت اشراق ص ۱۳۹).

۶۶۰ آثار نفوس متفاهی است ولکن اثرات وآثار عقول فلستناهی است. ۶۶۰ عالم قدیم است، حرکات افلاك دروانی است، فعل نورالا فوار ازلی است. ۶۶۰ زمان موجودی است ازلی وابدی. ۶۶۰ هدف ازحرکات افلاك رمیدن بامری قلسی است. ۶۶۰ همهٔ حرکات بانوار جوهریه وعرضیه پایان می پذیرد. ۶۰ همهٔ حرکات بانوار جوهریه وعرضیه پایان می پذیرد.

المحرّ ۸۵- شیخ گوید؛ ایرانیان آتش رابدان سبب مقدس میدانستند که برادر نور ومنبع-بهاه وروشنائی است وخلیفهٔ خداست درجهان نه ازآن جهت کهآن را خدامیدانستند.

ه ی انسان دارای کاملترین مزاجهاست و صاحب طلبم نوع ناطق «روان بخش» است که در زبان اسلام جبرئیلگویند ویدین ترتیب سالهٔ جبرئیل را باآنچه در پابآن درمقام وحی گفته شده است توجیه میکند.

(حكمةالاشراق ص ١٩٦-١٩٧).

. ۵- امقندارمذ، ربالنوع زمين است ويحبي مستوفى دراين باب دارد.

۱۵۰ یکی از مباحث مهم شیخ در حکمةالاشراق بحث در حواس پنجگانهٔ ظاهره است. وی برای هریک از حواس ظاهره خصوصیتی بر شمرده است وبعضیرا بر بعضی دیگر ترجیح داده است ومثلاگفته است که کار قومُسامعه بسیسهماست و احیاناً سیتوان جایگزین جامه باصره شود.

۲۵- شیخ گوید: هریک از صفات نفس را نظیری همت در کالید ویطور مشیع در افعال نور اسفید بدن یعنی نفس ناطقه بحث کرده استوییان این معنی که «النفس فی وحدتها کل۔ القوی ».

۵۳- شیخ اشراقگوید: حواس پنجگانهٔ باطنی که قدماء و فلامغهٔ مثباء ابرشمردهاند تحقیقی نیست و اصولا ممکن است حس ویا حواس دیگری وجود داشته باشد

ه ٤ - اهمانطور که اشارت رفت در باب بناظر و مرایا وهمینطور صور مرایا اوحققت بینائی و تخیل ابعث جالبی دارد.

ه ه - در باب تناسخ نیز بعث خاصی دارد وگفتار سیاری از مشرقیین سانند بودامف

#### ينجاه وسه

وکسانی دیگررا ذکرکرده است وسپس به بیان اختصاصی و عقیدهٔ خاص خود پرداخته است.

ج وی در باب-ادهیه و اوراد عیارات جالبی دارد و محینین مناجاتنامه هائی دارد که مبین ذوق اشراقی کامل وی میهاشد.

در پایان کتاب حکمةالاشراق وصیتنامه ای دارد وضن آن پایان تألیف کتابرا آخر ماه جمادیالاخر مال ۲۸۵ ذکرکرده است. بطوریکه ملاحظه میشود خود صریحاً میگوید در مال۲۸۵ این کتابرا بپایان رسانده است ودر پایان کتاب مطارحات میگوید: من کتاب حکمتالاشراق راقبلا تألیف کردهام واگرفرض شود که همزمان هم پایان یافته باشد بازهم وفات او در ۲۸۵ نمی تواند باشد.

( حكمة الاشراق ص ١٩٩).

#### رساله دراعتقاد حكماء

این رساله حاوی پارهای ازسائل فلسفی وکلامی است که روشنگر اعتقاد حکماء است، البته بدرستی معلوم نیست که این رساله درچه تاریخی ودرچه برههای از عمر وی نوشته شده است، قبل از حکمةالاشراق یا پس از آن.

در مقدمه این رسالهگوید: چون بدیدم که مردمان حکیمان را سرزنش کنند وگفتارهای ناروائی در بارهٔ آنانگویند وگمانبرند که حکیمان همه دهری مذهب اند و آئین دهری دارند و به خدای جهان و پیامبران باور ندارند و روز رستاخیزرا نپذیرفته اند و کیفر و پاداش خدائی را پس از مرگ نهندارند این رساله را که نمودار معتقدات حکیمانست بر نگاشتم.

ازاین بیان بخوبی آشکار میشود که خود شیخ شهاب در معرض اتهام وسرزنش سردم زمان خود بوده است و ویوا بی دین وناباور به پیامبران می دانستند واین رساله را در مقام بیزاری از آنچه سردسان بدو بسته اند نوشته است و تبرئه نامه ایست که خود برای رهائی از سرزنش مردم نگاشته است و خواسته است که از حمله های سردم و احیاناً روحانیان برهد و از همین جهت است که دراین رساله مسائل ضروری ودینی و کلامی مطرح شده است و درباب روز وستاخیز وحساب و کتاب حنانی سازگار بادید مردم زمان خود بیاورده است.

# قصة غربة غربيه

در مقدمه این رساله شیخ شهاب گوید : چون دامتان می بن یقضان تألیف شیخ الرئیس وا بخواندم اندریلفتم که این کتاب شامل مختانی ووحانی واشاراتی بس ژرف است ویااین وصف از اشاراتی دیگر که روشنگر طور اعظم یا طامةالکبری باشد عاری است.

## **پنجاء و چه**ار

منظور وی این است که این رساله درست است که حاوی اشاراتی روحانی است لکن نارسا و ناقص است وداستان سلامان وابسال را آنطور که بایسته است نیرداخته و پرده از رازهای آن پرنگرفته ویدین جهت من این رساله را پنوشتم تا رمز اشارات داستان سلامان و ابسال را که هدف آن سیر وسلوك راه وبرهان حق است بدرستی بگشایم.

پس وی خوامته است در برابر شیخ الرئیس رساله ای بر نگارد، واین رساله را بسه جهاتی که از توان این مقالت بیرون است نام غربة الفرییة نهاده است .

## كفرشيخشهاب

بطوریکه دیده میشود واز میان مطالب کتاب حکمةالاشراق و رسائل دیگرش دریافته میشود این است که شیخ شنهاب را ملت و مذهب جدا است وآن مذهب وآئین حقیقت پرستی است وآئین عشق است٬ عشق به حق و وصال به معشوق حقیقی.

شهاب الدین تمام فلسفه را اعم از بعثی وذوقی نردیانی برای بالا رفتن پمقام قرب خدائی ولاهوتی می داند وبرای هیچ یک از دونوع حکمت اصالتی نمی داند وهر دورا راهی برای رسیدن به حق می داند، نهایت نخست باید حکمت بعثی را بسزا دانست و مسائل آن را بدرستی دریافت تا ذهن و خرد انسان ورزیده شود وآماده گردد برای دریافتن حکمت ذوقی و از آن مرتبت نیز باید بالاتر رفت و به فرشتگان و ملکوتیان پیوست.

بدیهی است که شیخ بااینگونه اندیشه هانمی توانسته است پیرو خدای یازاری که برساختهٔ ذهن وخرد ابتدائی عوام الناس است باشد.

شیخ اینگونه خدایان را خدایان بازاری ومعامله گر میداند وگونه ای از بت پرستی میداند ویتی میداند که موداگران دنیا برای خود ماخته اند که در زیر حمایت او بتواند روز بازار خودرا همچنان گرم نگهدارند ودر موداگریهای خود موفق شوند تا مقامات ظاهری خودرا نگهدارند ویه جاه وریاست رسند واین نه آن خدائی است که پیامبران و فرستادگان خداپرستند ویرگزیده آنند.

به نظر شیخ همه ادیان وآثین های آسمانی را یک هدف است وآن برکشیدن انسان به کمال ممکن خود ورساندن اوست بمرتبهٔ خلافت کبری که فرمودند «انی جاعل فی الارض خلیفة». انبیاء همه سفرای حق اند تا مردم را از نادانی نجات دهند واز سوداگریهای دنیا بدور دارند که فرمودند «وذروالبیع والتجارة» خرید و فروش وبازرگانی را در هنگام ستایش خسد! یکسو نهید تا بمرتبه ومقامی رسید که «هم فی روضة من ربهم یحبرون».

بدیهی است که با چنین اندیشهای مورد سرزنش مردم واقع میشود، آن مردمی کــه دین[ا ابزار دنیا کرده بودند و«یقولون بافواههم مالیس فیقلوبهم».

# **پنجاه و پنج**

با تمامنا کامیها و نابسامانیها که شیخ شهابدردوران زندگی خوددر راهعقیدهواندیشه های خودتحمل کرده است و همواره مورد مرزنش ویدگوئی مسلمانانقشری وروحانیون بودتا آنجاکه خودگوید: سعی و کوشش کرده است که کسی از راز ویآگاه نشود و افکار واندیشه های اورا درنیابد. چنانکه در پایان کتاب مطارحاتگفته است برای تحریر کتاب حکمةالاشراق خطی ویژه ترتیب دادم تا دست تطاول مردم نابکار آنرا ازلین نبرد(گفتیم که منظور ویاز

#### **پنجاء و ش**ش

خط خاص بدرستی معلوم نشد). پس از سرکش فلسفهٔ اشراق سورد توجه عدهای ازاندیشمندان اسلامی واقع شد ومعناً و روحاً آنچنان تحت تأثیر اندیشه های وی واقع شدند که باوجودیکه کوشش می کردند بسرنوشت شیخ شهاب پیشوای خودگرفتار نشوند بازهم در نوشته های فلمفی خود متأثر ازو شدند واحیاناً عین عبارات و سخنان ذوقی اورانقل کردند ودر مواردی که با پای چوبین استلالال ارسطوئی نتوانستندگام بردارند وازحقایق جهان پرده بردارند متوسل به ذوق اشراق شدند واژاین راه از تنگنای بحثی که گرفتار آن شده بودند رهائی یافتند که نه هرراهی رایتوان با پای چوبین استدلال ارسطوئی پیمود که ذوق می خواهد ومانی یافتند که ند اشراتی.

فاضل معاصر آقای میدجلال آشتیانیگوید: مکتبهای فلمنی درایران از عصر خواجهٔ طومی ودر برخی از زمینه ها از دوران قبل از خواجهٔ طومی تا عصر صفوی واز عصر صفوی تا عصر حافر کاملا ناشناخته است درحالی که میراث فلمنی مادراین ادوار بسی غنی و وسع است.... قبل از صفویه یعنی در حدود یک قرن قبل از ظهور سلاطین صفوی دانشندانی محقق در فلسفه مانند سید شریف، محقق دوانی، میرصدر دشتکی، غیاث الدین منصور، فخرالدین سماکی ومحقق خفری آثاری عالی از خود باقیگذاشتند و همین ها مقدمه برای فلاسفه بزرگی مانند میردامادومیرفندرسکی و... شدند وی میس در بارهٔ حکماءایران بحث مختصری کرده است و نتیجهگرفته است که رسالهٔ نوریهٔ لاهیجی اثری از آثار مهم این دوره است که این رساله بطور نتیجهگرفته است که رسالهٔ نوریهٔ لاهیجی اثری از آثار مهم این دوره است که این رساله بطور شده است . در مقدمهٔ این رساله گوید؛ درایران باستان جع بسیاری از حکمای فرس معتقد به عوالم سهگانه بوده اند ویس از آن خلاصه ای ازگفتار شیخ شهاب را دراین باب نقل می کند و بالاخره تحقیقاتی ارزند در عقاید شیخ اشراق و فلسفهٔ او کرده است,

( رجوع شود به مجلهٔ دانشکدهٔ الهیات ومعارف اسلامی دانشگاه مشهد، شمارهٔ دوم سال ۲۰٫۲۰٬ ص ۱۳۳–۲۰۰۰)

باری افکار واندیشه های سهروردی پس از وی مورد جرح ونقد واقع شد و بسیاری از فلاسفه و متکلمان بر اندیشه های وی حطه کردند، عدهای اورا مجوس ولیرو آثینزردشت خواندهاندودستهٔ دیگر مانی مذهبش دانستند ولکن بهرصورت حکمای بعد از او از لحاظفلمنی کاملا متأثر از وی شدند بویژه ملاصدرا درانحلب رسائل وکتبش بطور محسوس متأثر ازشیخ است، چنانکه حکمت متعالیه او تلفیقی است از مشاه واشراق وعرفان و مذهب واین نسوع اندیشه در فلسفهٔ ایرانی خود جای بحث وتعمق است.

دررسالهٔ دیگری که درباب تاریخچه منطق نوشتیم گفتنم که شیخ اشراق گوید: مقولات آنطور که ارسطوگفته است یا باو نصبت دارهاند که اده مقوله استندرست نمی باشد زیرا مقولات

#### پنجاه و هفت

اضافه، متی، وضع، این ، فعل ، انفعال وجده که درتعریف همهٔ آنها نسبت مأخوذ است همه یک مقوله اند که مقولهٔ اضافت باشدیس یک مقولهٔ اضافه است که شامل چند مقوله است و دیگر مقولهٔ کم ومقولهٔ حرکت است.

این مسأله که حرکت خود یک مقوله است ازمطاوی کلمات حمیدالدین کرمانی نیز بنست میآید.

دیگر اینکه شهابالدین جسم رابسیط میداند نه مرکب ازماده وصورت وبعضی از فلاسفهٔ پس ازاو دراین عقیده ازوی متأثر شدهاند.

شهابالدین باکوار وادوار دروجود قائل است ویعید نیست که این اندیشه ازفلسفهٔ خاص تناسخیهٔ هندگرفته شده باشد.

نکتهٔ دیگری که باید بآن اشاره شود اینکه وی وجود را رابطهٔ اعتباری میداند لکن دربحث نورزالانوار وانوار طولی وعرضی همان صفات وخصوصیاتی که ملاصد رابرای وجود اصیل وعام مصداقی خود میداند وی برای نور برمیشمارد. حتی درمقام بیان اینکه وجود حقیقی ذومراتب است آن راتشبیه به نور می کند.

ازبررسی افکار عزیزالدین نمفی اینطور فهمیده میشودکه وی درانسانکامل خود باندازهٔ زیادی ازشیخشهابالدین متأثر شده است.

این مطلب رائیز باید تذکر دادکه نحوهٔ کار شیخ شهاب الدین درچند رسالهٔ فارسی وی با روش کار عطار درسطی الطیر یکان است ویا توجه باینکه این دویزرگوار دریک عصر وتقریباً صحصر بوده اند ویا تفاوت عمری که دارند هر دو یکزمان رادرك کرده اند این اندیشه جغلطر انسان می آید که وضع خاصی درآن زمان وجود داشته است که روحیهٔ خاصی رادرسیر وسلوك ایجاب می کرده است.

شیخشهاب دررسالهٔ عقل سرخ درسیر وسلوکی که با سرغان می کند به شخصی برخورد می کند که ارشاد وراهنمائی اورابنست سیگیرد وپرسش ها وپاسخهائی سطرح میشود که همه مبتنی برزمز است بدین طریق:

پسگفتم ای پیر از کجا میآیی؟گفت ازپس کوه قاف که مقام من آنجا است وآشیان تو نیز آن جایگه بود اما تو فراموش کرده ای،گفتم این جایگه ازچه می گردی؟گفت سیاحم پیوسته گرد جهان گردم وعجایبها بینم،گفتم ازعجایبها درجهان چه دیدی؟ گفت هفت چیز، اول کوه قاف که ولایت ماست، دوم گو هرشب افروز، سوم درخت طویی، چهارم دوازده کارگاه، پنجم زرهٔ داودی، ششم تیخ بلارك، هفتم چشمهٔ زندگانی. سپس ازیکایک این هفت چیز می پرسد و پیر جواب میدهد بدین مان سر اول کومقاف گردچهان درآمده است و پازده کوه است وچون از پنجاه و هشت

بند خلاصی یایی آن جایگاه خواهی رفت، زیراکه ترا ازآن جایگه آوردهاند وهرچه هست عاقبت باشکل اول رود،گفتم بدانجا راه چگونه برم، گفت راه دشوار است.

دراینجا روشکار رادرسیروسلوک بیان میکند همانطورکه مرغان درمنطقالطیر عطار، راسیر وسلوک راازهدهد میپرسند،

بعد حکایتگوهر شبافروز مطرح میشود، ایر جواب میدهد اینگوهر درکوه سوم کومقاف است وازوجود آن شب تاریک روشن میشود. اما روشنائی آن ازدرخت طوبی است که هرگاه که دربرابر آن قرارگیرد روشن میشود که ظاهراً شبیه انوار بواسطه است کهازنورالانوار روشنیگیرند.

معلوم نیست که طوبی و کوهتاف وعدد یازده کنایه از چیست و مراد ازگوهر شب . افروز چیست؟ نقط پیر شیخ شهاب گوید: درخت طوبی درختی عظیم است هرکس که بهشتی بود چون به بهشت رود آن رادربهشت بیند ودرمیان آن یازده کوه که شرح دادیم کوهی است که او درآن کوه است بعد عباراتی دارد که گویا درخت طوبی رارب النوع درختان میداند و وگوید همهٔ میوه های درختان ازآن درخت است.

سپس بعث وپرسش به سیمرغ کشیده میشود که پیرگوید: سیمرغ آشیان برسرطوبی دارد، بامدادان ازآشیان خود بدر آید ویرزمین یالگمتراند، ازائر پر اومیوهبژدرخت پیدا میشود. یطوریکه ملاحظه میشود این داستان جنبهٔ کاملا ایرانی دازد.

شیخشهابگوید: پرسیدم که من شنیدهام که زال راسیمرغ پرورد ورستم واسفندیاررا یباری سیمرغ کشت، پیرگفت بلی درست است،گفتم چگونه بود؟ سرحکایت تولدزالوپس ازآن داستان پدرش سام رایبان می کند ودرست سیمرغ دراین داستان جنبهٔ خدانی پیدا سی کند، همچنانکه درداستان منطق الطیر عطار.

سپس دوازده کارگاه بزبان رمز و اشارت مطرح می شود که معلوم نیست آیا دوازه برج است یا چیزی دیگر وبالاخره دوازه کارگاه و هفت استاد بمیان می آید که بعید نیست سیارات هفتگانه باشد. این استادان درآن کارگاه ها بقول پیر همه دیبا می بافند.

سپس اززرهٔ داودی میهرسدکه پیرگوید: بندهائیکه دراین دنیا برتو نهادماند زرهٔ داودی استکه چهار حلقه داردکه هرسهکارگاه یک حلقهٔ آن رادرست میکنندکه شاید عناصر اربعه یا ثلاثه باشد.وبروج.دوازدهگانه

بعد میهرسد این زره راچگونه باید ازخود دورکرد؟ جواب میدهد به تیخ بلارك. شیخ ازتیخ بلارك سؤال میکند جواب میدهدکه درولایت ما جلادی استکه آن تیخ در دست اوست، شاید منظور ملکالموتباشد. سپس ازچشمهٔ زندگانی میپرسد. شیخ جواب م

## **پنجاه و نه**

میدهدکه اگر ازآن بنوشی ازرنج وعداب تیخ بلارك راحت خواهی شدگوید آب زندگانیکجا است؟ گوید درظلمات.

بطوریکه سلاحظه میشود شیخ شهاب همه داستانهای کهن رارمزی ازچیزهائی میداند وآن رابصورتندایشنامه درآوردهاست.درخاتمه ازانحلاطفاحشی که درستن ترجمهٔ این کتاب هست ازخوانندگانمعذرت خواسته اسد است بنده را معفو دارند.

;

# بسماللهالرحمنالرحيم مقلامة قطبالدينشير ازي برحكمت اشراق

بارخدایا ، اشراق راه تست ، شوقها و عشقها دلیل تست ، تویی خدای ما و خدای سرآغاز هستی ما و ما نیم بنده تو ، ای پاینده بالذات ترا خواهیم ویرای تو نماز گذاریم و روزه داریم،

تومىداءنخستين ھستى،وتكيەكا،ھمةھستىھاتوئى، ھمەھستيھا ازتوآيد ويتو بازگردد .

بارخدایا ، ای خدای جهانیان وپیونددهندهٔآسمانها دربالایزمین سارا برآنچه فرماندادی یاریده، وتعمتهای بی کران خودرا برماتمام کن .

بارخدایا نهایت خواست ما را خوشنودی خودگردان و پایان آرزو های ما را آن گردان که بدان ترایابیم و به ملاقات رحمت واحد تو تا تل شویم .

سوگند بعزت و جلال تو که ما را از تاریکیهای طبیعت برهان، بمشاهدت انوار و روشنائیهای وجودیخود رهبری کن، وبرآنچه تراپسندیدهآبدویدان خوشنود گردی درآغاز وانجام بازگشت مارا یاری ده ، ستایش ترا سزد در آغاز و پایان کار .

> کمال بی پایان تراست، بزرگی بی مزاحم وانبازشایستهٔ تست، چگونه چنین نباشد که تین الاتر وبرتراز بی نهایتی .

درود بی حساب توبرذات های کاملان ونفسهای برتر انبادا، یعنی پادشا هان جهان انس و حران حظایر قدس بویژه خداوند آئین ورا هنمای ما محمد (ص) به بهترین درودهای خود و پاك ترین تحیات، خداوندا، ولی باقیات صالحات توئی، خداوند قدرت و بزرگی توثی اهابعد \_ نیازمندترین آفریده ها وبندگان خدا محمودین مسعودین مصلع شیرازی (که خسدا پایان کار اولیکودارد) گوید که این کتابی است مختصر و کوتاه بنام حکت اشراق تألیف شیخ قاضل و عالم کامل، مظهر حقایق ، مبدع دقایق، شهاب الملةوالدین، پادشاه حکت متألهین پیشوای مکاشفین، ابوالفتوح عمرین محمد مهروردی که نفس وی از آلود گیها پاك باد و گوروی عطرآگین باد ، که گنجینهٔ عجایب و مالامال از غرائب است و اگرچه حجم آن کم و ناچیز است الکن حاوی دانش بسیار است ، نام آن بس بزرگ، ومقامش بسی والا است ، مشتمل است بر براهین واضحه تاآنجا که در زمین پهناور دربین کتابهائی که بما رسیده است کتابی بهتر و شریفتر ونفیس تسر از این در بخش الهیات و راه و روش رمیدن به حق وجود ندارد و سزاست که سطور آن بامدادنور برگونه حورنوشته آبد و معائی آن باقلم اعلی برلوح نفس نگاشته گردد

این کتاب شامل حکمت اشراق ومتضمن اعتقادات حضرت شیخ اشراق میباشد و مورد اتکام و اعتماد ویست، خلاصهٔ ایست از مسائل حکمی که بنزدشیخ محقق شده است ویدان گرویده است ، یعنی آن مباحث ومطالبی که پاك از شبهه ومبرای از شکوك است.

خلاصهٔ ایست از مسائل ذوقی وی که از راه سیروسلوك برای او حاصل آمده، بوسیله آن به انوار مجرده واصل شده است، خوشی ها ولذتهای نعیم الهی برای وی تحقق یافته است وبدین سهب است که دربسیاری از کتب ورسائل خود آنراستوده وحل مسائل مشکل را بدان احاله فرسوده است.

زیرا این کتاب از یکه و شامل مهمتریسن و مودمندترین مسائل حکت بعثی است وازموی دگرمشتمل بروالاترین و روشن ترین مسائل حکمت ذوقی است چه آلکه شیخ اشراق درهردوبخش حکمت ذوقی وبعثی سرآمد دانایان زمان خود بوده است وبه ژرفای این هردورسیده است به نحوی که کسی به غوروعمق اندیشهٔ اونمی۔ رسد چگونه چنین نباشد و حال آنکه دراین کتاب از مسائل شریف نهانی و اسراری بس نفیس مخزون سخن گذنه است، مسائل و اسراری که اشارات حکمای پیشین و تلوبخات اولیای سقدم از آن خالی است.

ازجمله رازهای شریف که دراین کتاب نهاده است بیان و توجیه جهان اشباح میباشد که بسیاری ازامور و ازجمله بعث آدمیان و وعدوعید پیامبران و آنچه مربوط به نبوت وخوارق عادات است مانند کرامات ومعجزات وانذارات وتعبیر رؤیا ها، اسرار لا هوتی وانوار قیومی همه بر اساس آن یعنی وجود جهان اشباح استوار است.

آن اموری که بجز ازآن راهی که شیخ برفته ومنهجی که وی بگذراند، هر آنچه دربارهٔ آن گفتگوشود جزخیالی بیش نیست زیرا چنین نباشد که هردانشی به قیلوقال وهرمعرفتی به گفتار حاصل شود ، چه آنکه بعضی از دانش ها تنها از راه ثلطیف باطن و قوت حدسیه قدسیهٔ ناشی از احوال بدست آید نه به گفتار . و شیخ الرئیس این سینا (کدخداوند بحق نیکان بر گزیده، اورابمنتهی درجه مقامات لیکان برماند) بدین اصل توجه کرده وآگاه شده است و درمواردی از اشارات و شفاولجات گوید «تلطف من نفحک» روح ونفس خود را لطیف وباریک بین گردان تااز امرارتهائی

ونيزكويد

«فاحدس من هذا» و دراین مورد از نیروی حدمی وقوت قدسی خود امداد و کمک بخواه و بالجمله این کتاب دستور غرایب وفهرست عجایب است، و اسرار و رموز آنرا درنیابند مگر آنانکه درقلهٔ بلند حکمت و دانش باشند ودرمیدان وسیع دانش و ذوق بتازند و بدانند ک هر«میاهرنگی» خبرما نباشد و هر «سرخونگی» شراب نه، و این امرخود گواه است که شیخ ما درحکمت گامهای راسخی برداشته است و او را در فلسفه بدی طولانی است ، ودنی روشن و استوار ، و نیری کامل قدسی ، در کشف امور و حقایق جهان ، و ذوقی شامل و روشن در دریافت اندوار الهید .

روشن شد که حکمت ذوقی و بحثی هـردو راه و روش اشراق است و ایسن

همان چیزی است که صدور حکمت و اعلام نخستین آن که درشمار پیامبران و امنیاء و اولیاءخدایند بمانند«آغاثاذیمون و هرمس وانباذ قلس وفیثاغورس وسقراط و افلاطون و امثال آنان مقرر داشته و بنای آنرا بریخته اند ، آن کسانیکه دانایان و بزرگان گفشته به فضل ودانش وحکمت آنسان اعتراف و اقرار دارند و درپیش کصوتی آنان ملل مختلف محن گوید ، اینان همان کسانی هستند که خود رامتشبه بمبادی و متخلق با خلاق الهی کرده اند و از قید تعلقات ماده بر هنه گردیده و بدانش ها و معارف حلیقی آرامته شده اند .

ایشانند که می توان لفظ فیلسوف را بحقیقت بر آنها اطلاق کرد ، زیرافلسفه حبارت ازتشبه بذات پاك باری تعالی است بالدازهٔ توانائی انسان بمنظور دریافت وبدست آوردن خوشبختی جاودانی .

چنالکه امام صادق فرمودند «تخلقوا باخلاق الله» یعنی خـود را بـواسطهٔ احلطت تامـّـه . بمعارف و علــوم حقه و برهنه شدن از جــمانیات شبیه بخدا گردانید .

این بخش از حکمت یعنی حکمت اهـل خطاب «حکمت ذوقی» که ایـن کتاب حاوی آنست همانست که بارها خدا درمقام احسان و استنان درقرآن مجیداز آن یاد کرده است که «ولقد آتینالقمان الحکمة» ونیزفرموده است «و من یؤت الحکمة فقد أوتی خیراً کثیراً » و بجزاینها ازآیاتی که دلالت برشرف حکمت ومرتبت بلند آن دارد .

و می نمایاند که حکمت از اموری است که شایسته است انسان تمام مدت همر خود را به اندوختن آن مصروف دارد .

چنانكه حضرت رسول(ص) فرمودند (من اخلصاند اربعين صباحاًظهرت ينابيع الحكمة بن قلبه على لسانه ) .

درشرف و مرتبت بلند حکمت همان بس که خـدای جهمان در قـرآنی که دتنزیل منحکیم حمید» است خود را حکیم نامیده است و این همان حکمتی است که خدای بزرگ براهل آنسنت گذارد.وازنا اهلش منع کرده است،نه آن حکمتی که سردمزمان ما برآن افتادهاند ویدان توجه دارند .

زیرا آن حکمت رسمی با وجودآنکه اساس وپایهاش.مطولاست، خود سورد جدال و نزاع و اختلاف است و فروع وسمائل آنهم درهم و پراز اباطیل وسخنان بیهوده است از کثرت جدل وخلاف بماننددرخت بید بی بهره وثمراست

و بدین جهت است که هیچ خواستار دانشی درطول ژندگی خسود ازوبهره برنگیرد وهیچ بدبختی بدان خوشبخت نشود بلکه جز تفرت از حق چیزی نمی افزاید وبلکه آدمیان را از حق و راه راست بدورکند، بسیاری ازمردم راگمراهکند وعله را رهبری و اجمالی است که نیاز به تفصیل دارد و بمانند قرآنی است که اورا تاویل لازم است ولکن نادان متمکار است والصاف و داد از میان مردم رخت بر بسته است .

ونه آن حکمتی که مشائیان و یاران معلم اول یعنی ارسطو بدنبال آن رفته اند، زیرا قواعد آن بس سست و مسائل آن باطل استمینانکه از مطاوی بیانات شیخ وشرح این کتاب روشن گردد یعنی درسوا ردی که هوست ها از مغز ها جدا گردد مضافاً براین اس اینان، حکمت ذوقی را کلا رها کرده اند واز اصول بغروع رفته اند و حتی حکمت بعثی را هم با ایرادات بسیارونقوض بی شمار درواقع مطرود و مردود دانند و با ایسی همه خود راحکیم دانند .

این همه کارها برای حبویاست کردند و بدین جهتاز رسیدن بخام والای مشاهدت حقایق جهان و ادراك انسوار مجرده محروم ماندند ، زیرا مشاهست مجردات و رسیدن به حقایق و اموار عالم ملک وسکوت از راه فکر و انتظام دلیل قیاسی و از راه نصب تعاریف حدی و رسمی ممکن نیاشد و بلکه تنها از راه دریافت مجردات و رسیدن به حقایتی از راه انوار اشراقیه که پی در پی آید و تاید نفس آدمی از بدن جداگردد و تعلق و ارتباط آن بانوار مجرهٔ آشکار گردد و تواند مجردات روحی و عقلی را اندریابد وستطور بنقوش مجرد شود ونقشها پذیرد همچنانکه شی مرثی درآینه سنتقش گردد .

و هیچ کس را نتوان حکیم و دانا خواند ودانست مگرآن کس که برجهات مقدسه وانوار ماکوتیهٔ که وجههٔ کبری است آگاهی یابد که فرمود «ولکلوجههٔ هومولیها»

وهیچ کس را نتوان از متألهان شمرد مگرآنکه بدن و کالبد وی سان پیرهن شود که هرگاه خواهد بدرآرد و هرگاه خواهد بتن کند، هرگاه بخواهد خلع کالبدنماید بتواند، که تن را رهاکند و بآسمانها و عالم نور بالا رود و اگر ارادت کند و بخواهد بهرشکل و مورتی اندرآید.

این قدرت و توانائی از راه انوار تاینده و بارقه های خدائی مکن گردد. نمی بینی که آهن گداخته از راه مجاورت متشبه باتش سوزان گردد و همان کار کند که آتش کند .

پس شگفت نباشد که اگرنفوس آدمیان از انوار مجردهٔ ملکوتی اشراق گیرد واز نورخدائی روشنائی پذیردهمهٔ موجودات جهان همتی ازوپیروی کنند. همچنانکه ازقدسیان پیروی نمایند. پس اشارهٔ می کندو هرشی به اشارهٔ او وجود می یا بدو هر آنچه تصور کرده بخوا هد واقع می شود و بدین تر تیب و بدین سان با ید کار کرد «ولمثل هذا فلیعمل العاملون و نی ذلک فلیتنافس ا متنافسون» و در مورد این چنین چیز ها با ید رقابت و منافسه داشت. ای ناآگا هان از خواب غفلت بیدارشوید ویپا خیزید و فرصت راغنیمت دائید،

ای کسانیکه دل روشن و چشم بینا خواهید تا ازراء تجلیهٔ نفس بفضائل روحانی وتخلیهٔ آن ازرذائل جسمانی نیروی عقلی بدستآرید که بدان نفسهای خود را بعالم سلکوت رسانید .

تادرزمره سكنة جبروت قرار كيرد وازقيد طبيعت رهاشويد وازوا بستكى حوادث

کون برهید ، بواسطهٔ عیان ازبیان بی نیازگردیدوسعارف حقه را ازنفوس افلاك دوار اندریابید و درعنصریات تصرف کنید همچنان تصرف خداوندان ثروت وسلک درسلک خود،

هر کهخواهد این مراتب و مدارج بدستآرد و بدین مقام ومنزلت رسد، بناچار باید این کتاب رابخواند ومبانی وسعانی آنراد ریابد و شرایط انرا برعهده گیرد آن سان که بمعانی آن دست یابد

هرآن کس کهبیازمایدیناچار تصدیق کندویدان گرود، هرآن کس که دراین راه ریاضت کشد این حقایق ویرا مسلم گردد .

زیرا این کتاب میدان وجولانگاه خداوندان بحث و کشف است، درشهرت و اشتها رمانند آفتاب نیمروزاست چشم هابدان دوخته، اندیشه ها دراین میان بمسابقت و پیش دستی پرداخته، دست های آزمایش آنرانقا دی وصرافی کرده است . سرشت وطبعهای خرد و کلان آنرا پسندیده و نیکوداشته است، و پااین وصف هیچ یکاز حکیمان حقایق آنرا در نیافته و مطالبی بدین مان پرننگاشته و دری بدین درخشند گی نه مفته اندوا گرچه دانایان درین باب و مسائل سخن پسیار رانده اند لکن مطالب و حقایق آن همچنان پنهان مانده است و بمانند گنجی پنهان و سرپوشیده بمانده، بمانند دری است که همچنان نامفته است و سری است که ترکیب و پیوند نیافته است

زیرااین کتاب ، کتابی است که درصنعت خود بس غریب ودران خود بس شگفت آوراست تا آنجا که ازلحاظ یجازو کو تا هی، سخنی است شبیه معما هاو گرچه ازلحاظ حسن ایرادواظهار وانسجام عبارات درحد اعجازاست .

پس نفسمن را خوش نیامد که این سخنان گهربار ومطالب تازه ویدیم و درخشان که مغزولب دانش وخلاصه وزیدهٔ سیروسلوك است همچنان درحجاب ایهام بماند وازنهم ودرك آدمیان پنهان ماند .

یس لازمآمد که آنراشرحی کنم ودشواریهای آنرا بازنمایم باشد که از این راه

مشكلات آن روشن شود وازمراجعة الفاظ،معاني باريكودقيق آن بفهم آيدونغاب ابهام ازچهرةمعاني آن برداشته شود .

ومن تنها به گشودن مشکلات وروشن کردن الفاظ نارسای آن کتفا کردم ویر ایضاح ونمودن معالیهاریک ودقیق آنبسنده کردم

تراكيب آنرابازنمودم،مباني آنرمنقع كردم ،

در تقریرقواعد وتحریرمشکلات وتفسیرمقاصد وتکثیرفوائد ویسط موجزات و کشایش معماها کوشیدم ومرسلات آنرا مقید کردم یعنی آنچه را که بدون ماخذ بگفته است ونام اعلام آنرا نبرده است ماخذ آنرا بیاوردم ومجملات آنرا مفصل کردم درحال که اکثرهمان توفیحات ومطالبی که درمقام ایضاح آن بیاورم ازسخنان وی وازکتب ورسائل دیگرش بهره گرفتم، و آلچه ازکتب وشروح وی بهره گرفتم کوشش کردم که عین الفاظ وعبارات آنها را بیاورم و از این جهت این کار کردم که میادا روزگار وحوادث ایام آنها را دگرگون و تباه کند .

من براین بودم که هم حوادت روزگار،واختلال امن وامان مرا از این کار باز داشت و هم آنچه روزگار کج مدار برزیان من آورد، آن روزگاری که عزیز میکندو ذلیل و خوار میگرداند، آن روزگاری که فرود میاورد آنکه بالا است ویالامی برد آنکه فرود است، براکنده ها را پیوند مید هدوپیوند شده ها می پراکند، آن سان که بگذشته است در لوح قضا و قدر وداوری شده است از نزول بلاء و جلاه وطن، وعلاوه بهره های ناقص و آرزو های نابر آورده شده، و دماع تهی ونیرنک و غبن قاحش نیز مرا از این کار باز داشت

تا آلکه از ایناء روزگار روگردان شدم و بریدمودورشدمو از آنان!گملیدم وجدائی را براجتماع برگزیدم چنانکه روزگار دوری وجدائی من از مردم بمانند روز گارانقطاع وجدائمی از کالبدبود واقلال پس از کثاروسختی پس ازآسایش وخالی بودن دیار از کسی که قدر وارزش فضیلت بداند و تنکدستی آزاد دردان را بزداید مرابرآن داشت که خود را پنهان کنم ودر گمنامی و گوشه گیری بسربرم ودریکی از نواحی این سرزمین زاویهٔ بر گیرم واتزواء گزینم.

درحال که واجبات وفرائض بسیاری برمن بود که بایدانجام دهمو تفریط هائی دربرایر خدا کرده بودم که بایستی تلافی میکردم، نه تدریس درسی را برعهده گرفتم ونه تصرف درتألیفی را متعهدشدم

زیرا شرح مشکلات و تقریر وبازنمودن معضلات و استخراج علوم وصناعات وبررمی مسائل و مباحث و اثبات و استور کردن آنچه از مباحث محقق میگردد نیاز به تجرید عقل وتمیزذهن وتصفیهٔ فکروتدقیق نظروبریدن ازشوائب سیه دارد ونیاز به بریدن ودوری ازوسواسهای معتادوعادی داردوهمهٔ اینهامو کول بأمن وأمان استوآن هم مربوط بعدل سلطانست، چه آنکه دادوعدل پادشاه پایه واساس تمام خوبیها وبرطرف کنندهٔ تمام بدیهااست ،

زیرا همهٔ عناصرجهان وجود بعدل و داد اعتدال گیرد ، و سال وساهبراساس احدال و استواء استوار گردد عدل وداد حافظ اسنورانع اختلال است.

ولکن چون جریانعدل وسیرعادله ازبین برفت وآراء باطله وفاسدشیوع بافت ودین ونشانسه های آن تباه شد وحق و آثارآن محو گردید گفتار عزی ۶ را کار بستم .

۱۰ درهبارت متنآمده استانی یا مالقطوم شل الانقطام ؟ظاهرآیعنی روزگار جدائی وافتراق من ازمردم مانند روزگار انقطام از کالبد بود. وینا براین معنی عبارت ایمن میشود: درحال که برگزیدم وانتخاب کسردم افتراق وجدائی را براجتماعی در روزگار قطوع و گیشه گیری بسانند انقطاع از کالبد قالوا بعدت ولم تقرب فقلت للهمم بعدی عن النامی فی هذالزمان حجی اذا خروجک لم یخرجک عن کرب حمدت ممن کان جلس البیت ماخرجا کم عالم لم یلج بالقرع بساب منی و جاهل قبل قرع الباب قد و لجا قعدت فی البیت از ضیعت منتظرآ

مسن رحمة الله بعدالشدة القسرجا

تا اینکه بدری درخشان از برج سعادت بدر آمد و دنیا را خوشی و سرور فرا گرفتوسرزمین های خدا امن و آسایش یافت وجهان آرامش گرفت ببر کت خداوند. گار دانشمندداد گر، یعنیآن که هموارهنورهدایت ازجبینش تابش میکند وبه همت و دست توانایوی اعلام تقوی و ورع بر کشیدمیشود .

وآن خداوندگار دانای دادگری است که پرچم های پرهیز کاری بدست او برافراشتهشده است، دریایژرف ازفضائلوی سربزیرافکنده،سپاهیان حمله گرش به نیکیهاوبخششوی شرسندهاند یعنی:

جمال المله والدين ، غياث الاسلام والمسلمين «زيبور مردم و آئين خدائى، فريادرس اسلام وسبلمان» على بن محمد بن الدجردانى صاحب فضائل علمى وعملى، دارنده ريامت دين ودنيا ، ريامت طبيعى و وضعى ، ريسامت حقيقى نسه نسبى و اضافى .

علاوه برمحاسن و مجایای اخلاقی کهبرشمردشد اوراشرفیاستذاتیواستوار ودودمانی است بزرگو کریمالمقدار ازاخلاقوالاترین ویسندهیدهترین وازهمت.ها بالاترین ویرترین آنرا دار است.

| و هنته الصغرى اجل من الدهر   | له هدم لاستهى لكبارها   |
|------------------------------|-------------------------|
| على البركان البراندي س البحر | له راحةلوان معشار عشرها |

سهاس وستایش سرخدایرا که او را برهمهٔ بزرگان جهان سزیت داد و اورا به همهٔ برتری ها جملاً و تفصیلاً بیاراست . به کرمهای ظاهرة الاشراق زیور وشرف داد و بدودمانی کهن وریشه دار و باشاخ و بسرگ ویژه گردانید ، آدمیان را به ستایش وی گویا گردانید . وبخشش و بخشندگی او برگردن دانایان طوق بندگی بینکند. خدایا آستان فرشته آشیانش راجایگاه برآورد آرزوها و مرکز برزگی و کان برکت و کراست و محل آسایش و سلامت گردان . و در تیمار دانایان و نیرومندی نضلا و علماء و بالا بردن روش ها و منتهای پسندیده و زنده کردن رسوم و آئین داد به توفیقش بیغزای .

نعمت.های بیکران وی را که به خداوندان دانش رسد سشکوردار ، دربرابر بخشش های بی.دربی او را برصاحبان نضل پاداش نیکوده و مبروردار .

بویژه نعمتهای همیشگی که درگذشته برمن ارزانی داشته و درآینده ازآن بهرمند خواهم شد.

چون ناراحتی برفت و اوضاع و احوال بحال خود بازگشت و روزگاهآرامش گرفتوسلکهبرنستی خود برگشتواندوههازدوده شدوستمگری رخت بربست، آسایش وآرامش ببرکت پادشاهی که زمام امور روزگار را بلست باکفایت خود دارد بجای خودآمدونظام گرفت، ،هرکس را بدیدم که براندازهٔ همت خودتحفهٔ بدرگاه وی پرد، هرآینه خوشبخت آن دستی است که بدرگاه وی تحفه برد<sup>ر</sup>

وحالتسوجودمن و تنگدستی ودشواری زندگی، من رااز اهداء تحفهٔ دنیوی که درخوروسناسب خزانت کریم وستابه در های یتیم و گران به ای آن باشد به زداشت ومانع گردید

۲- سمکن است. معنی این باشد خوشبخت است آن کس که بادست خود تحفق درگاه وی برد , والخوشبخت آن تحفة که مورد قبول وی افتد و یا خوشبخت آن دستی که تحفة وی قبول افتد، عبارت معانی مختلف دارد , واصولا سمکن است تصحیفی شده باشد , و اینطور باشد که , هر کس همت خود را با بردن تحفة ، نثار مقدم باسعاد تش کند .

وجون بدیدم و دریافتم که حضرتش شیفتهٔ دانش وحکت است و حکت بزرگترین هدیهٔ ایست که وی پذیرای آنست برآن شدم که شرحی برحکت اشراق برنگارم و نام ویرا درسرلوحهٔ آن بیاورم ، باشد که روزگاران دراز نام نامیش بماند و برآن شدم که آنرا بآستان فرشته آشیانش بعنوان هدیمه و پیشکش بسرم چه آنکه شایسته تر از او بدین تحفه وهدیهٔ گران بهای دانش و رازهای باریک و دقیق حکت در جهان نعی باشد خصوصاً که این تحفهٔ ایست که روزگار آنرا پسوسیده و د گرگون نگرداند و به پایندگی زمان همچنان پاینده و جاویدان ماند و گذشت ماه وسال آنرا تباه نکند ، زیرا ازنوع دانش وعلم به مازوبرگ و فرع وشاخ ادیان و آئین ها نباشد تا آنکه با اختلاف زسان و د گرگون شود و آئین ها نباشد تا آنکه با اختلاف زسان و د گرگون شود و

۱ - ترانداسان واری است که بدرگاهش بریوند ثروتی است و آکنون که روزگارترا ازبخشش های مادی این جهان بی بهره گردانیده است زبان ستایش گر خود به ستایش اویکشای.

۲- یعنی رایحهویوی باغها خوش است وطلب سایش کند برباران پس بوی خوش و لسیم خودرا میوزد. خلاصهٔ معنی ایتکه بوی خوش بمانندسخن باغها است که گویایدین ومیله میخواهد باران را سایش کند، پس لسیم عطرآ گین آن درمقام سایش باران و زیدن گیردواین عمل باغها یعنی وزیدن نسیم به انند کوشش تنکد سالست که نتوانند بخشش کنند پس زبان به ستایش گشایند، پس باغها نیز بانسیم خود ارجدانی کنند. وموقعی که باغها بدین سان سایش باران کنند یا سایش ابرهای باران زای کنند چگونه باشد حال مردی کریم که اورا زبانی گویا ولیا ی روشن است. درگاه حضرت والایش مثل کسی است که بافتاب نور هدیه کند و بآسمان بلندی بخشد .

زیرا حضرتش بااندیشهٔ باریک و ذهنی درخشان بدان پایه و سایه ازحکمت و دانش رسیده اند کسه اقران و همگنان و مردم روزگار او از آن بی بهره اند .

وبدان متام از دانش و بینش برمیده است که اکثر اقران ومردم روزگارش از آن محروم میباشند و هرآن کس که خواهد قرآن مجید برجبر نیمل امین عرضه کند لاجرم از نممت خرد و رأی اصیل بی بهره باشدوآن کس که دریای ژرف الامال از آب را برجرعهٔ ناچیز که عطشی رافروننشاند عرضه داردویا کوهی بلند را برتیه کوچک که سایهٔ نمی افکند بنماید از خرد تهی باشد '

پس نهایت کارخردمندی که ارزش و قدر خود را بداند و حدودوجودی خود را آنطورکه هست دریابد آنکه از حد خود تجاوز نکند وگام از اندازهٔ خود بیروننهد ، چههرآنکس که از حدود والدازه خود بیرون شود ، ضرر وزیان آن ربال خود وی شود .

امید از کرمونیک سرشتی[اهل، فضل]اینکه بانظرخوب بدان بنگرند وباعین. ارضاآن رامورد توجه قرار دهند تابعد کمال ازآن بهرسند شوند ونیز امید میرود که تارسائیها و نادرستیهای آنرا اصلاح نمایندازجهت ترحم برمن ونه ازنظراحترام برمن ، که خدای بزرگفرماید «واذامرواباللغومروا کراماً »

واینکه هرگاه بردقایقی برخورند که ازسخنان دانایان بهره برگرفتم ویا برحقایقی دست یا بند که آنان افاضه کرده اند ، مفاد این آیه شریفه را دست آویز خود کردانند که «هذه بضاعتنا ردت الینا» و نگویند که این از آن ماست که بما بازگشته است.

۱ سمکن است تصحیف شده باشد واین طورباشد واندی ظلقه یعنی ثیة کوچکی که
 حتی باندازهٔ حایه بانی هم نیست . عبارت متن این است هنان من جاوز حده شا به ضده که در
 قد او افتدو براو ویال شود .

عبارت معروف اين است كه: الشيئي اذاجاوز حده انعكس ضديا الى ضد.

لاتنكرون اذا اهتديت نحو كممن علومكم الغراء و آرا تُكم النقا فتيم الباغ قديهدى لمالكه برسم خدمته من باغه التحقا

ای خداوندان حقیقت و تجرید ویاران طریقت وتفرید بدانید ، آنانکهبدانش وعلم خود شیفتهاند و در راه کسب و بدست آوردن آن بسیرنج بردهاند ودراین راه روزگاران خود را سصروف کردهاند ، ازشنیدن حقایق وسخنی کهسازگار و سناسب و موافق بادانش آنان نباشد بسی ناراحت می شوند .

وآنان را بجزآنچهاندریافته وبدانستهاندهسندیده نیاید، مگرآنکه مردی باشد دادگر و خداوند خرد ورای درست و صاحب تمیز و با وجود این خواستار حق و و حقیقت و از عناد ولحاج برکنار یعنی آنکس کسه تنها هدفش یافتن راستی و تسکین و آرامش بخشیدن بدل خود از راه رسیدن به حقیقت باشد نه آنکه اوهام و خیالات و متصورات خود را یقینانگارد وهمتش این باشد که به گفتار و سخنان متأخران درآویزد.

پسچه کسیاست که دیدن را به خبربرگذراند وشنیدن ره بردیدن برتری نهد و این چنین کس با آن چنان اوصافی کسه برشمردیم در میان سردمان کمیاب میباشد .

لکن من با آنکه عالم بدان اسور بوده و آگاهم و میدانم که «من صنف استهدف» و «من انف فقد استقذف» بآنانکه سرشتی نیکو و اصلی سالم دارند و اثقم که هرگاه براشتبا هات و لغزشهای من پی برند و برخورند با گذشت و عفو خود خوشنودم گردانند.

زیرا منخود میدانم که همواره دراشتباه و خطا همتم وبه ناتوانی و کوتاهی دردانش خود اعتراف میکنمزیرا بضاعتم دردانش کماست ودستم دراین صنعت کوتاه

۱ - اگرمقداری از دانشهای درخشندهٔ شمارابه شما برگردانم برمن متازید وانکارنکنید وخورده مگیرد چه آنکه رواست که با نمبان تحفهٔ از فرآورده های باع برای خداوند باغ مدیه وییش کش برد . مضافاً برآن فترتی که از پیش آمدها و حوادث روزگار حاصل شد ومرا ازجستارو تحقیق دردانش حکت بداشت، گرفتار بهای زمان مباحثات و گفتگوهای علمی و مطالعاتم را تباه کرد زیرا فترت هاآدمی را از مباحثه واشتغال بدانش باز دارد واشتغالات خاطر مطالعات را باطل گرداند'.

بااین حال این شرح گواراتر ازنسیم سعر گاهی است و خوشتراز شنیدن افسانه درزیر پرتو ما هتاب وشیرین تر ازشکایت عاشق به معشوق خود و خوشایندتر از آن حظاتی است که معشوق بوعدهٔ خود عمل کند و عاشق بدیدار او نائل آید و رقیب چشم پیوشد ومن از آنان نباشم که دراین تألوف چشم با حسان و پاداش داشته باشم و مامدعی آن باشم که از زبان عیب جو پان در امان باشم زیرا دانا کسی است که خطاها و اشتباهات خود را بر شمرد و به ستایش دیگران بد گمان باشد، نه مانند آن کس که شیفتهٔ فرزند و مخن خود باعد. اکنون و ارد در مقصود شده از خداوند میخوا هم که سرا را هنمائیم کند و از ناه نجار بها و اشتباهات محفوظم پدارد کارم به لیکی و رحمت پایان بخشد و از خوش بختی همیشگی به رمند مگرد الد و از عذاب الیمش در امانم بدارد پیان بخشد و از خوش بختی همیشگی به رمند مگرد الد و از عذاب الیمش در امانم بدارد محمد و آل پال است وی .

۱- ترجعه آزاد شد.
 ۲- یعنی دوراز چشم اعیار.

بسسة تتدكرهمن كرحيم

مقدمه شبخ اشراق

بارخدایا، یادتوجلیل است. قدوسیت توبس عظیم است زینهار دادهٔ تولیروسند وعزیزاست. جلالت و شکوهت برتر و بزرگیت بالاتر از همه بزرگیها است . رحمت و درود بربرگزیدگان وا هل رسالات توعموماً ویویژه برمحمد مصطفی بزرگ عالم بشریت و واسطهٔ بخشش آدمیان در روز رستاخیز، براو و بر همهٔ پیامبران سلام باد .

بارخدایا مارابنورخودبهرمندوپیروزگردان وازیادآوران وسپاسگزاران،معتهای باطنه وظاهرهٔ خودگردان .

ویعد ـ بدانید ای برادران من که کثرت و فزونی خواستشما ازمن درنگارش حکت اشراق عزممن را درامتناع ازاین کار سست گردانید ومیل مرا درخصوص اهراض از ورود دراین کار زائل کرد واگر این امر ازحقوق لازمه نمی بود و قضاء ازلی حقمقدر نکرده بود وفرمان الهی براین امر مقرر و وارد نگشته بود هیچگاه مرا داعی براظهارآن مسجل نمی گشت زیرا در این کار دشخواریها بسیار است که خود میدالند<sup>ی</sup>

ای گروه برادران و یاران من که خدای شمارا نمبت بآنچه دوست دارید و خوشنودی شمادر آنمت توفیق دهاد، همواره ازمن خواسته ومیخوا هید که کتابی برنگارم

۱- یعنی تعلیم و ارشادبراه راست که خداوند میثاق وعهده گرفته است از علماه که
 دانش خود را براهل دانش ودانشجویان پنهان نکنند.

۲۔ زیرا سربوط به جهان ساوراء طبیعت است و نیز راه آن چز راه حکمت معمولسه است ر کهآنچه برایمن از راه ذوق درخلوات ومنازلاتحاصل ویافت شده استثبت کرده، بادنمایم'

والبته هرجویندهٔراسهمی بودازنور الهی کم باشد یا زیاد وهر کوشش کنندهٔ راذوقی بودناقص یا کامل

زیرا دانش بردسته وگروه خاصی وقفنباشد تا لازمآید که پس ازآنان درهای تابش انوار ملکوتی بسته گردد وراه حصول وفزونی دانش برجهانیان بند آید <sup>۲</sup> . ویلکه برعکس بخشندهٔ علم<sup>۳</sup> که خود درافق مبین بود<sup>و</sup> براظهار امور وعلوم غیبیه بخیل نبود.\*

( وبدترین قرنها قرنی است که درآن بساط اجتهاد وریاضت درنور دیده شود و سیر اندیشه ها<sup>ر</sup> منقطع گردد . ودرهای مکاشفات بسته وراههای مشاهدات مسدود گردد.)

ومن پیش از نگارش این کتاب وهم دراثنای این یعنی درهنگامیکه موانعی مرا از ادامه این کار منقطع میکرد .کتابهائی برای شمایروش مشائیان برنگاشتم و قواعدفلسفیدآنها را درآن کتب خلاصه کردم .

وازجمله آنها [کتاب] مختصری است موسوم به «التلویحات اللوحیه والعرشیة» که مشتمل بر قواعد بسیاری است^ دراین کتاب باوجود حجم کوچکش همهٔ قواعد

۱- درحال اعراض از امورمادی دنیاوی این احوال سانع شده است یعنی آنچه درمیروسلوك معنوی بافته ام دراین كتاب یادنمایم .

فلسفهٔ مشاء را خلاصه کرده برلگاشتم ودر رتبت بعدازآن [کتاب] اللمحه میباشد<sup>۱</sup> وبجزآن دو بازهم برنگاشته ام . <sup>۲</sup> ویارهٔ دیگر کتابهائی است که در روزگار صباوت تگاشته ام <sup>۳</sup> و لکن این کتاب را روشی دیگر بود<sup>۴</sup> و طریقی نزدیکتر<sup>6</sup> از آن طریقت . و منظم و منظبط تر بود و درمقام تحصیل کم رنج تر بود<sup>۳</sup> و مقایق و مطالب آن<sup>۷</sup> لخست برای من از راه فکرواندیشه حاصل نیا ده است و بلکه حصول آنها باسری دیگر بود<sup>۸</sup> نهایت پس از یافت آنها جویای بر هان بر آنها شدم<sup>۱</sup> بدان سان که هرگاه مثلا از آن براهین حاصله قطع نظر نمایم هیچ مشککی لتواند مرا در سائل آن بشک اندازد.<sup>۱۱</sup>

ودرآنچه من از علم الوار روحانی بیاورده یادآوری کردمام و همهٔ مسائل و مطالب و قواعدی که برآنها نهاده شده وبربنیانآن استوار گردیده است 'وجزآن هرآن کس که راهخدای عزوجل پیماید وسالک این راه باشدمرا مساعد و همراه باشد .

واین راه (یعنی علم و دانش انوار روحانیه) راه و طریقهٔ یافت و ذوق پیشوای دانش و حکمت و رئیس آن افلاطون، خداوند نعمت.های ظأهره و باطنه

است . و همین طور راه و روش کسانی است که در روزگاران پیش ترازوی بودند از زمان پدرحکماه یعنی هرمسی تا زمان وی ازبزرگان حکماء وستونهای دانش بمانند انباذقلس و فیثاغورس وجزآن دو .

والبنه سخنان پیشینیان همه برمز بیان میشدهاست وبنابراین هرآنچه دیگران برآنان ردنوشته اند وبتاخته اندا گرچه متوجه جهت و روی آشکار سخنان آنان میتواند باشد (باظاهر کلمات آنان سازگار است) لکن متوجه خواست ومقصود کلمات آنان نمی باشد (ایرادات آنها ناموجه میباشد)

زیرا رموز را نتوان ردکرد و مطرود دانست و رد برآن از خرد بیرونست که نخست نهم بایدکردن وسیسی ایراد.

وینابراین قواعد و ضوابط اشراق درباب نور و ظلمت که راه و روش حکما و دانایان سرزمین پارس است بمانند جاماسف و فرشاد شور و بوذرجمهر و کسانی که پیشاز اینان بودند بر رمز نهاده شده است واین قاعده(یعنیقاعدهٔنور وظلمت که اساس حکمتاشراقاست)نهآناساس وقاعدممجوسان کافراست ونهمانیان ملحد ونهآنچه بشرك کشاند

وگمانمبرید که حکمت ودانش در همین مدت کم وبر ههٔ ازروزگار وجود داشته است ولانحیر ( راد آن مسدود شده است)

زیرا عالم وجود هیچگاه از دانش حکمت و دانائی که لمودار و قائم پآن بود وحجت و بینات خدای بنزد اوباشد تهی نباشد و وی همان خلیفه وجانشین خدای بزرگ بود بررویزمین . وتاروزی که زمین وآسمان پایدار و استوار است نیزاین چنین خواهد بود .

واختلاف دربين حكماى پيشين و پسين تنها درالفاظ و عبارات سي باشدواز

۱- گمان مبر که حکمت ویژهٔ همان مدت کمی بوده است که مسیر خود را دریونان پاستان طی سیکرده است ویامدتی که مردم بوتان سرگرم پان بوده اند. جهت اختلاف درعادات و روش آنها است که بعضی تصریح کنند وروشن گویند و بعضی تعریض کنند وبرمز گویند وهمهٔ حکماء به جهانهای مه گانه گویندو همه بریکتائی خدای ایمان دارندو بدان گرویده اند.

ونزاعی درامول مطالب بین آنان نباشد (درامول مسائل الهی مربوط به حکمت)

ودرمورد معلم اول یعنی ارسطو گرچه ویرا قدر و منزلت بزرگ استوشانی عظیم واندیشه هائیبس پاریک ودقیق ونظری صائب ورساو کامل دارد نبایدزیاده روی کرد بدانسان که مقام ومرتبت استادان وی قرود آید .

آن استادانی که بعضی اهل سفارتوخداوندان کتب آسمانیوشرایع بودهاند مانند آغاثاذیمون، هرمس واسقلینوس وجزآنها

وبراتب حکمت وحکماء بسیار است و حکماء را طبقائی چند است از ایسن قرار :

ا ۔ حکیم الھی کہ متوغل و فرو رفتہ درتا ؓ لہ میباشدو گردا گردبحث وحکمت بحثی نسگردد ۔

وهرگاه که چنین اتفاقی نیفتد پس آن کس که متوعل درتاله ومتوسط دربحت باشد ریاست کامله خواهد داشت وهرگاه چنین اتفاقی نیز نیفتدپس ریاست تامه آن حکیمی باشد ستوغل درتاله وازبحت عاری واوخلیفهٔ خدا باشد.

وجهان وجودهیچگاه ازحکیمی کهمتوغل درتأله باشدخالی نبود

وآن حکیم ستوتحل د**ربح**ثی را کهستوغل درتألهنباشد ریاستی برسرزمین خدا نباشد، زیراهیچگاه جهان|زحکیمی که ستوغل درتأله|ستخالینبود و ویشایسته تر است بریاست ازحکیمی که تنهامتوغل دربحث|ست ،

زیرا صاحب مقام خلافت را بایسته است که امور و حقایق را بلاواسطه از مصدر جلال گیرد . والبته مراد من از این ریاست ، ریاست از راه چیرگی نبود . بلکه گاه باشد که امام متآله درظاهر ومکشوفا مستولی بود و گاه بطور نهانی و آن همان کسی است که همه ویرا قطب خوانند و او راست ریاست تامه اگرچه در نهایت گمنامی بود .

وچون ریاست واقعیجهان بدست او افتد زمان وی بس نورانی و درخشان بود و هرگاه چهان ازتدبیر [حکیمی] الهی تهی ماند ظامت ها وتاریکیها[برعالموسردم آن] چیرمشود .

و بهترین جویندگان دانش الهی کسانی میباشند که همطالب تآله وهم خواستار حکمت بحثی باشند و در در جت بعد خواستاران حکمت اله ی و سپس جویندگان حکمت،حثیاند .

واین کتابما آن کسانی است که هم خواستار حکمت ذوقی باشند و هم جویای حکمت بعثی و کسانی را که تنها جویای حکمت بعثیاند ، نه متأله بوند ونه خواستار تأله دراین کتاب سهمی نباشد ودراین کتات ورموزآن بعت نکنیم و مخن نگوییم سگربا آنان که یا مجتهد متأله باشند ویا طالب وجویای حکمتالهی بوند . و کمترین درجات وشرایط خواننده این کتاب این است که بارقهٔ خدائی بردل او تاپش کردهٔ وفرود آمده باشد وو رود آن ملکهٔ وی شده باشد و آنان که از بارقات الهی بهرور نشده باشند از این کتاب سودی برنگیرند، پس هر آن کس که تنها جویای بحث و حکمت بحثی بود براو باد که بدنبال روش مشائیان رود زیرا حکمت مشاه است که تنها بحث را سزد ودراین جهت نیکو و استوار است و مارا باچنین کس سخن و بحثی درباب حکمت وقواعد ذوقی اشراقی نیست . بلکه کار و روش اشراقیان انتظام نگیرد مگراز طریق سوانح نوریه <sup>۳</sup>

چه آنکه پارهٔ از این قواعد براساس وینیان انوار سانحه نها دمشده است بطوریکه هرگاه آنان راشکی وریبی درآن اصول حاصل شود ٔ بسبب وبو اسطهٔ خلع کالبد شک و تردید آنان زدوده گردد ٔ

وهمانطور که ما امور محوسه را مشاهد، میکنیم و از این راه بهارهٔ ازاحوال و اوضاع آلها دانش یقینی پیدا میکنیموسپس براساس وبنیان اینگونه احوال متیقنه دانش ها و علوم صحیحی [بمانندهیئت وجزآن] بارکرده واستوار می نمائیم<sup>۳</sup> پس همین طور اموری از روحانیات را مشاهده میکنیم وسپس اموری دیگر را براساس و پایهٔ آنها نهاده واستوار میکنیم وکسی که راه وروش وی این نباشد اورا ازاین دانش بهرهٔ نباشد ویزودی فکوك وتردیدها او را بازیچهٔ خصود قرار دهد<sup>۷</sup>

۱ کسی کد بخواهد بخواند وبهرمندشود
۲ و ورود بارله های الهی
۳ زیرا مینای تواهد حکمت اشراق برلوامع عقلی و تواهد لوری و سوائع عقلی است چنانکه
۳ زیرا مینای تواهد حکمت اشراق برلوامع عقلی و تواهد لوری و سوائع عقلی است چنانکه
۹ زیرا مینای تواهد حکمت اشراق برلوامع عقلی و تواهد لوری و سوائع عقلی است چنانکه
۹ زیرا مینای تواهد حکمت اشراق برلوامع عقلی و تواهد لوری و سوائع عقلی است چنانکه
۹ زیرا مینای تواهد حکمت اشراق برلوامع عقلی و تواهد لوری و سوائع عقلی است چنانکه
۹ زیرا مینای تواهد حکمت اشراق است می در انوار مانحه که مینای تواهد اشراق است می به
۹ یعنی در انوار مانحه که مینای تواهد اشراق است مطب ص ۲۱
۹ یعنی درمقامی باشند که بتوانند کالبد خود را رها کنند که هرگاه شکی برای آنها
۹ یعنی درمقامی باشند که بتوانند کالبد خود را رها کنند که هرگاه شکی برای آنها
۹ یعنی درمقامی باشند که بتوانند کالبد خود را رها کنند که هرگاه شکی برای آنها
۹ یعنی درمقامی باشند که بتوانند کالبد خود را رها کنند که هرگاه شکی برای آنها
۹ می ند می درمقامی باشند که بتوانند کالبد خود را رها کنند که هرگاه شکی برای آنها
۹ ماند خام هیئت و علوم طبیعی که میتنی براحوال کوا کب و جزآن میباشد .
۹ مانند کسانی که به حکمت بحثی گرویده اند و تنها درآن قرور نده اند که مدام در جدال و بحث و ایراد و لقض و شکو تردیداند - قطب ص ۲۷

و ماآلت وابزار مشهوره راکهنگهبان فکر آدمیاست از خطا و لغزش دراین کتاب بطور مختصر و مضبوط قرار داده ضوابط و قواعدی چند که از لحاظ عدد کم و لکن ازجهت فائده بسیار است بیاوردیم اوالبته همین اندازه جویندگان و طالبان اشراق و خداوندان هوش را بسنده است وآنان که بخواهند قواعد و مسائل آن را بطور تفصیل بازشناسند باید به کتابهای مفصل دراین فن رجوع نمایند .

> غرض و مقصود، ادراین کتاب دردوبخش منحصرمیشود: بخش نخستین درضوابط اندیشه ودرآن سه گفتاراست . گفتار نخستین درمعارف وتعریف ودرآن هفت ضابطه است . ضابطهٔ نخستین دردلالت لفظ برمعنی . وآن این است که :

دلالت لفظ برمعنایی که دربرابر آن نهاده شده است دلالت «**بالقصد» است** ودلالت آن برجزء معنی، دلالت «حیطه» است و دلالت آن برلازم معنی آن دلالت «تطفل» است .

و هیچ دلالت «قصدی» خالی نباشد از تبیعت دلالت «تطفل» ازو<sup>7</sup> زیرا درجهان هستی چیزی یافت نشود که او را لوازم ولواحق وجودی نباشد ولکن گاه باشد که از دلالت «حیطه» خالی باشد زیرا بعضی از چیزها هست که بسیط است وجزئی نداردوعام را برخاص ازآن جهت که خاص است دلالتی نباشد پس کسی که گوید «حیوانی رادیدم» اورارسد که گوید «انسانی راندیدم» ولکن اورانرسد که گوید «جسمی راندیدم ویا «ستحرك بارادهٔ را ندیدم» ۲

۱ ـ منظور منطق است .

۲- یعنی همواره دلالت تطفل پیرو ولازمهٔ دلالت بالقصد است زیرا لازم معنی امری است خارج از ذات وتابع آن .

۲- ظاهرأمراد از اراده درحیوان حرکت وحس باشد \_ شرح قطب ص ۲٦

## ضابطه دوم درمقسم تصور و تصديق

وآن این است که :

هرگاه آنچه از تو پنهانست دریابی و ادراك كنی، دریافتن وادراك تو[بان نحو كهمناسب وسازگار با این سوغع است] بواسطهٔ حصول مثال حتمقت آن باشد درقوت ونیروی دریابندهٔ تو، زیرا هرگاه دانا شوی بانچه ذات او از تو پنهان است اگر بواسطهٔ این دالائی ازآنچیز اثری درتونیاید وحاصل نشود. لازم آید كه حالت پیش از دانائی وپسر از آن درتویکسان باشد و اگر پس از دانائی درتو اثری ازآن حاصل شود وبرابر وسطابق باآنچه دانسته وسعلوم تواست بدان طور كه هست نباشد، لازم آید كه حست نباشد،

پس بناچار باید دانستهٔ توباآنچیز مطابق باشد از آنجهت کهدانستهٔ، پس اثری که درتو حاصلشود مثالآنچیزبود.

وآن معنائی که خودبخود وقی نقسه شایستهوصالح است که برچیزها و افراد . بسیاریمنظبق گردد آنرا«معنیعام» مصطلح کردیم

و آن افظ که برآن دلالت کند «لفظ عام» نامیدیم مانند «لفظ السان» و معنیآن

و اگر درمفهوم لفظی نظر به خودش وفی نفسه اصلا تصورشر کت نشود آن معنی«شاخص» بود .

و لفظی که بر آن دلالت کند باعتبار آن معنی لفظ «شاخص» نامیده شده است .

مانند نام«زید» ومعنیآن وهرمعنائی کهمشمول معنای لفظی باشد غیرازلغظ ویژهٔ خود آنرا (مشمولرا) نسبت،دان(شامل)معنی«منحط» نامیم'

۱۔ منظور معنی نوعی است مثل انسان که علارہ براینکه مفہوم انسان و انسانیت از کلمۂ انسان قہمیدہ میشود غیر آن یعنی حیوان نیز شامل آن میشود ہس انسان مفہوم از حیوان نسبت به حیوان منعط است یعنی جزئی است

#### ضابطه سومدرماهيات

وآن این است که :

هرحقیقتی یا بسیط استوآن چیزیاست کهاورادرخرد وعقلجزئینباشد<sup>،</sup> ویا بسیطایست و آن چیزی است که ورا در عقل جزئی باشد مانندحیوان که پیوسته از دوجزء بود یکیجسمودیگرآنچهزندگی او را سوجبشدهاست.<sup>۱</sup> [که نفس حیوانیه باشد]

جزء نخست جزء «عام» است یعنی هرگاه جسم با حیوان در ذهن نگریسته سوند«جسم» عاستر از حیوان باشد و حیوان با سنجش بدان «منحط» باشد و دومین جزو همان جزو ویژه است که تنها آن (حیوان) میباشد و هرمعنایی که ویژهٔ چیزی است روا باشد که باآن برابرباشد ماننداستعداد «نطق» که انسان راست وروا باشد که خاص تر ازآن چیزباشدمانند«رجولیت» مرانمان را .

وحقیقت راگاه عوارض مفارقه باشد (کهجدائی راشاید) مانند «ضحک» بالفعل برای انسان وگاه اورا عوارضی باشدلازم (وجداناشدای)

عوارض جدا ناشدنی تام عوارض است که نسبت بذات و حقیقت آن چیز واجب باشد مانند نسبت زوایای سه گاله به مثلث که جداکردن سویهای سه گانه ازشکل سه سوی «مثلث» درو هم هم محال باشد و چنین نیست که کسی به خواست و اختیار خود مثلث را صاحب سه سوی کند زیرا اگرچنین باشد لازم میاید که هم پیولد زوایای سه گانه بآن (مثلث) ممکن بود و هم عدم پیوندآن ولازم آید که وجود مثلثی بدون زوایای سه گانه روا بود واین امرمحال خواهدبود<sup>3</sup>

## ضابطه چهارم درفرق ببن عرضهای ذانی ومفارق

وآن این است که :

هرگاد خواهی که بدانی که کدامیک از عوارض بالضرورة از لوازم ذاتی است والحاق و عروض آن بسبب فعل فاعلی نیست و کدامیک از آنها از نوع عوارض ذاتی آن نمی باشد وبسبب فعل فاعلی بدان ملحق و عارض شده است، بنگر عوارض ذاتی آن نمی باشد وبسبب فعل فاعلی بدان ملحق و عارض شده است، بنگر بذات وحقیقت آن بتنهائی [وآنرا کاملاجدای ازچیزهای دگریمنی جداازعوارض ولواحق بنگر] وازعوارض ولواحق آن چشم بپوش، پس آنچه جدائی و گرفتنش از آن ذات محال ونامکن باشد [ومادام که ماهیت موجود باشد آن نیزموجود باشد] ووجود آ و عدماً تابع آن حقیقت باشد پس موجب و علت آن نفس حقیقت است زیرا هرگاه موجب وعلت اینگونه عوارض چیزی بجزحقیقت آن باشد لازم آید که لحوق ورفع آن از آن حقیقت مکن بود [نه واجب]

/ ازجعله علامات ونشانه های اینکه چیزی جزئی از کل باشد این است که تعقل آن پیش از تعقل کل باشد دیگر آنکه اورا در تحقق کل مدخلیت باشد و هر جزئی که چیزی بدان متصف شود « مانند حیوانیت نسبت بانسان و مانند آن » مشائیان «ذاتی» لاسدهاند و ما آنچه را که واجب باشد در مورد اینگونه عوارض یاد آوری کرده بیاوریم و گوئیم :

امورعرضیه اعم ازآنکه عرض لازم باشد یا مفارق ازلحاظ تعقل متأخرازذات وحقیقت چیزاست وذات وحقیقت را دروجودآن مدخلیت است<sup>۳</sup>۰

وعرض گاه باشد که اعم از معروض خود باشد مانند استعداد «مشی» برای انسان وگاه باشدکه ویژه وخاصآن باشد مانند استعداد «ضحک» برای بانسان.

۱۔ یعنی جزء ہرکل پیش ازکل درعقلآید. ۲۔ زیرا جزء علت نالصه کل است، ضرح قطب می ۴۸. ۳۔ زیرا وجود عوارض اعم ازلازم یا مقارق تابع وجوذات وحقیقت چیزالد. ضابطهٔ پنجم دراینکه کلی موجوددرخارج نمی باشد. وآن اینکه :

معنی عام [یعنی کلیات] درخارج ازدهن تحقق نمییابد زیرا اگر [اینگونه مفاهیم ومعانی عامه ] در خارج تحقق و وجود یابد ناچارباید اورا هویتی باشد که بواسطهٔ آن ازچیزهای دیگرجهان وجود جدا وممتازشود [وجدائی کلیحاصل شود] وتصورشرکت با چیزهای دیگردرآن نشود ودراین صورت معنی «شاخص» شود[نه کلی] درحال که فرض این است که مفهوم عام و کلی باشد واین امرمحال است'.

ومعنىعام يا بنحوى است كه براموربسيا روافراد بى شماربطوربرابرواقع وصادق است مانند مفهوم «اربعه» نسبت به يكان يكان شواخص خود [كه بر آنها بطور سماوى اطلاق مى شود ] دراين صورت «عام متساوق» نامند.

ویا برآنها [بعنیبراموربسیار] بطوریکسان واقع نشود بلکه بطریق اتموانقص بود مانند مفهوم سیدی بر «برف» و «عاج»وآنچه درآن وصف اتم وانقص بود، اینگونه مفاهیم را ما معنی «متفاوت» مینامیم.

هرگاه نامهای گوناگون و متکثری برای یک مصداق بود« مترادف» نامیده میشود .

وهرگاه یک لفظ ونام را مصادیق متعدد باشد واطلاق ورقوع آن نام برهمهٔ آن معانی گونا گون بیک معنی نباشد اینگونه امور مشترك نامیده شده است". و هرگاه اسمی برمعنی دیگریبجزمعنی اصلی وویژهٔ خود اطلاق شود و این

۱- زبرا تناقصلازم میآیدکه هم کلیباشد و همجزئی ودرنتیجه هم باشد و هم نباشد. ۲. مالند هژیر، شیر، اسد ومانندآدم ، انسان ویشر.

۲- منظورمشترك لفظی است ند معنوی وسنظورازفید اینکه وقوع آن نام برهمه یکسان تبلند این است که مشترك معنوی نباشد وبلکه لفظی باشد سالند «عین» که اطلاق برچشم وچشمه سیشود . شرح قطب ص ۰۰۰ . اطلاق ازجهت وابستگی هائی مانند مشابهت ویا ملازمت ویا مجاورت باشداطلاق ومعنی «مجازی» نامیده میشود .

ضابطه ششم درمعارف انسانی

وآن اینکه :

معارف انسانی بعضی فطری است ویعضی دگرغیر فطری و هرگاه دربازشناختن امرمجهولی تنبه وتوجه مختصر وخطور بدل بستده و کافی نباشد ونیز ازاموری لباشد که ازراه مشاهدهٔ حقه که ویژهٔ حکیمان بزرگ است <sup>ب</sup> بتوان دریافت ناچار درشناخت ومعرفت آن نیاز به معارف و شناخته های پیشین باشد، آن معارف و شناخته هائی که انسان را به مجهولات وناشناخته ها برساند و [سبب شناخته شدن مجهولات شود].

ودارای ترتیب خاصی،اشد بدان نحو که [سبب کشف وروشن شدن، جهولات بود] رسانندهٔ به ناشناخته ها بود وخود درتبیین منتهی به فطریات شود و اگرچنین لباشد حصول هرمطلوبی برای انسان متوقف برحضول اموری می نهایت باشد پیش از آن ، و لازم آید که هیچگاه نخستین دانش و معرفت حاصل نشود و این امر محال است.

، مانند«جری المیزاب» یا «اعتقرتبه» و یا اینکه گفته شود «شیری را دیدم» ومنظور انسان شجاع باشد.

۲- و وجه نیازانسان به سطع .

۲- وبنابراین تصورات وتصدیقات انسانی نه همه بدیهی میباشند و نه همه لظری و کمی بلکه بعض پدیهی است ویعضی نظری ونظریات ازراء قطریات حاصل میشود. ۶- یعنی ازراء کشف وشهود که ویژهٔ اهل ذوق است.

ه زیرا اولا هرگاه به قطریات سنتهی لشود دور لازم آید و ثانیاً لازم آید که اموری نامنتها هی بطوردنمی درذ هن آید چون فرض این است که ازبدیهیات مترتبه ومندرجه حاصل نشده باشد ودرنتیجه لازم آید که نخمتین علم برای انسان حاصل نشود.

#### ضابطه هلتم درتعريف وشرايط آن

وآن اینکه :

هرگاه چیزی برای آن کس که بدان دانا لیمت تعریف شود ناچار باید این تعریف باموری باشد که خاص وویژهٔ آن چیزبود یا ازجهت تخصیص یکان یکان آن امورندان چیزویا ازجهت تخصیص بعضی از آنها بان چیزویا ازجهت تخصیص مجموع آن اموربان چیزا.

وتاچارباید تعریف باموری باشد روشن تروشناخته تر ازمعرف و روا نیست که معر ف برابربامعرف باشد ونه پنهان ومخفی ترونیزروا نباشد که معر ف ازچیزهائی بود که خود شناخته نشود مگربآن چیز که معرف بدان شناخته شود آ .

پس گفتار گویندهٔ درتعریف وشناساندن پدرباینکه «پدرآن چنان کسی است که اورا فرزلد باشد» نادرست میباشد. زیرا «پدروپسر» هر دو در معرّفت و جهالت [شناختگی وناشناختگی] برابروسیاویند و هرآن کس که یکی از آن دو را بشناسد آن دگررا نیزبشناسد".

وحالآنکه از جمله شرایط چیزی که بسبب آن چیزی دگر شناخته میشود [یعنی معرف]این است که خود پیش ازآن چیز [یعنی معّرف]شناخته شده باشد نه باآن چیزویا [وهمینطوردرست نباشد] گفته شود « آتش عنصری است بمانند

۱- نوع اول مانند آنکه درتمریف انسان گفته شود که: کاتب، خاحک، ناطق، متفکر است که هریک یک انسان را استیاز میدهد و نوع دوم مالند آنکه درتمریف انسان گفته شود: حیوان ناطق یا حیوان خاحک که هریک از این اجزاء انسان را مستاز لکند و بلکه جزء دوم که ناطق یا خاحک است انسان را مستاز گرداند . و نوع سوم مانند آنکه در تعریف خفاش گفته شود که آن پرنده ایست ولود زیرا هریک از این دوجزه عام است لکن هیأت اجتماعی آن دوویزه خفاش است، شرح قطب ص ۲۰ - ۱۰ .

۲ زیرا دورلازم میآید وخلاصه این میشود که معرفخود شناخته نشود مگرمآنچیز که معرف شناخته میشود بعنی مگریه معرف که خودش باشد و یا معرف به معرف شناخته شود در هرحال دوراست.

۲- زیرا درامری که متضایف اند هردویا هم شناخته شوند، قطب ص ٤ ه -

نفس» درحال که نفس خود خفی وینهان تر از آتش است<sup>،</sup> .

ویا [وهمینطوراست که] گفته شود «آفتاب کو کبی است که بروزدرآید» در حال که روزشناخته نمیشود مگربزمان برآمدنآفتاب<sup>۲</sup> .

وتعریف،حقیقی تنها تبدیل لفظی بلفظ دیگر نباشد زیرا تبدیل لفظ در مقام تعریف،آن کسیرا سود رساند که خود حقیقت مصداق آن را سیشناسد و لکن معنی لفظ یراوسشتبه است [پس در این صورت یاوگفته میشود که این لفظ ویژهٔ همان معنائی است که ترا حاصل است.]

ودرمورد تعریفچیزهائی که ازاضافیات است[مانند«اب و ابن»]شایستهچنین است که درتعریفات اینگونه امورسببی که آن اضافت ها را ایجاب کرده است مأخوذ گردد۲.

و در تعریف مشتقات باید مبدء اشتقاق با چیز دیگری که درتعریفآن. است برحسب موارد [اشتقاق] ماخوذ شود<sup>و</sup> .

> ۱ سئال برای تعریف با خفی است. ۲- مثال برای تعریف چیزی که شناخته فمیشود مگریان چیز.

۲- یعنی سبب وعلتی که اینگو اضافات واسبت ها را ایجاب کرده است و مثلا باید گفت «پدرحیوانی است که ازنطفهٔ ویحیوانی دگرازنوعش زاده شود ازآن جهت که حوانی دگرازنوعش زاده شود یعنی ازآنجهت پدرسیاشد، پس حیوانی که درتعریف آنآسده است یکی ازدو ذات سنخایفین یعنی پدراست وذات مضاف دیگری که از نوع اوست پسر است پس درستام تعریف عاری ازاضافه گرفته شدند واین عبارت که ازنوع آن حیوان دیگر زاده شود همان سببی است که این اضافت را ایجاب کرده است.

٤- چون همان ایراد که دراضافیات گفته شد دراینجا نیزآید مثلا امود یعنی ذاتی که موصوف بهسواد است واورا دو اعتباراست یکی ذات با وصف مواد دوم ذات مجرد از مواد پس درتعریف آن باید گفت: چیزی است که بآن موادقائم باشد از آن چهت که چنین است، قطب ص ٦ ه .

### فصل درتعاريف حقيقى

بعضی از سردسان گفتاری که دلالت برسا هیت اسری کند «حد »اصطلاح کرده ونامیدهاند وبنابراین «حد » برذانیات واسوری که داخل درحقیقت وذات است دلالت میکند .

وتعریف هرحقیقتیرا بامور و عوارضی کهخارج ازذاتآن بود «رسم»اصطلاح کرده ونامیدهاند .

بدانکه هرگاه سبتین جزء [ معلم اول وپیروان مشاء] مثلا برای « جسم » جزئی ثابت کنند [مانندصورت وهیولی] که بعضی ازمردم درآن شک کرده وبعضی منکر آن شده اند ت چنانکه بزودی حال این جزء را بشناسی [ یعنی عقیده من راد رآن ] وبنزد جمهور [ فلاسفه ] این جزء [ غیر محسوس ] از جملهٔ امور مفهوم ذاتی از جسم نبود ت وبلکه وی نبود مگرداسم [ وضع نشده است ] برای مجموع لوازمی که تصور کنند [ برای مجموع لوازم محسوس از جسم نهاده شده است ] <sup>1</sup> میس گوئیم هرگاه [ بنزد عدهٔ ] برای مجموع لوازم محسوس از جسم نهاده شده است ] <sup>1</sup> میس گوئیم هرگاه [ بنزد عدهٔ ] برای مربود بنا چاراین اجزاء از مدخلیتی در آنچه از آن جسم میفه مند نباشد ° وهر حقیقت جرمیهٔ شوند بنا چاراین اجزاء را مدخلیتی در آنچه از آن جسم میفه مند نباشد ° وهر حقیقت جرمیهٔ توند بنا چاراین اجزاء را مدخلیتی در آنچه از آن جسم میفه مند نباشد ۵ که مورد بحث قرار گیرد ] هرگاه جسم یکی از اجزاء آن باشد و حال آنکه وض جسم بدان سانست که گذشت [ یعنی دروجود جزء نا، حسوس برای آن، بعضی شک کرده و بعضی منکر شده اند ] درم ازآن [ حقیقت جرمیه] تصوری نخوا هند داشت مگراموری

۱- شیخ اشراق خود منگر است که جسم سرکب ازمورت وهیولی باشد.

۲ عدة ازمتكلمان دراينكه جسم مركب ازماده وصورت باشد شك كرده وعدة ديگر منكرآلند .

٣۔ زیرا جسم بدونآن جزء تعقل شود .

٤ - عبارت متن بسیارمغشوش است وازلحاظ ادبی ضمائروافعال غایب ومخاطب با
 ٤ کرسازگارئیست. قطب الدین هم توسل به تأویل وتوجیه جسته است، قطب ص۸۰.
 ۵ - اگرمدخلیت بود منکرآن نمیشدند.

که بنزدآنان ظاهراست [محسوس است] ومقصود ازنامگذاری ونامهدن برایواضع ومردم همانست [اموردحسوسهٔ ظاهریاست] .

وهنگاسیکه حال ووضع محموسات چنین بود چگونه بود حال ووضع آنچه اصلا بحس درنیاید.

سپس [گوئیم] هرگاه السان را چیزی بود که تحقق انسانیت آن بدان بود [نفس ناطقه] . وآن همچنان برعامه وخاصهٔ مشائیان مجهول بود ۲ با اینکه خود حد انسان را « حیوان ناطق » قرار دادهاند ۲ و استعداد نطق عرضی بود تابع حقیقت [ تابع حقیقت انسان ] ، و نفسی که [ نفس ناطقه ] مبدأ این چیزها بود خود شناخته نشود مگربواسطه لوازم وعوارض درحال که هیچ چیزی نزدیک تربانسان ازلفس انسان نیست وحال ووضح آن چنین است پس چگونه باشد حال ووضع غیر آن ۲ [ که محسوس نمی باشند] و ما [ درمحل خود]آنچه واجب و لازم است دراین

۱ حرگاه انسان را چیزی بود که ... یعنی چون چنین است نها یت ما رت مضطرب است .
۲ با اینکه خود انسان را تعریف کرده اند به «حیوان ناطق» .
۲ - ترتیب طبیعی عبارت این است که هنگامیکه مشائیان حد انسان را حیوان ناطق قرارداده اند چنین تفهیم کرده اند که درتحقق انسانیت چیزی مدخل است و آن ذاتی لایند که قرارداده اند چنین تفهیم کرده اند که مناقیات میرای خود آنان سجهول است .
۱۹ اواست که ناطقیت باشد درحالی که ناطقه است که عرض است .
۱۹ اواست که ناطقیت باشد درحالی که ناطقه است که عرض است .
۱۹ در منظور از ناطق است که عرض است .
۱۹ در منظور از ناطق است که عرض است .
۱۹ در منظور از ناطق است که خود مجهول است .
۱۹ در منظور از ناطق است که خود مجهول است ذاتا .
۱۹ در منظور از ناطقیت نامی است که خود مجهول است .
۱۹ در منظور از ناطقیت نامی است که خود مجهول است .
۱۹ در منظور از ناطقیت نامی است که خود مجهول است .
۱۹ در منظور از ناطقیت نامی است که خود مجهول است .
۱۹ در منظور از ناطقیت نامی است که خود مجهول است .
۱۹ در منظور از ناطقیت نامی است که خود مجهول است .
۱۹ در منظور از ناطقیت نامی است که خود مجهول است .
۱۹ در منابی .

۸- یعنی درمورد اشیاء عقلی وآنچه متعلق به محمومات نیست درانجل سوم ازمالله مومآنچه لازم است بیماوریم. قاعده اشراقي درويران كردن اساس

#### قاعده مشاليان درباب تعاريف

مشائیان درتعریف هرچیزی دو امررا مسلم دانسته الد یکی، اینکه باید ذاتی عام درتعریف آن ذکرشود ودیگرذاتی خاص .

آن ذاتی عامی را که خود جزء ذاتی عامی دگرنباشد نسبت به حقیقت کلی که آن ذاتی درمقام پاسخ ازپرسش آن به دما هو، گفته میشود و بسبب آن حقیقت کلی تفسیرمیشود «جنس»لامیده اند".

وداتی خاص به آن چیزرا فصل نامیده اند.

واین دورا [یعنی ذاتی عام وذاتی خاص را] درباب تعریفات نظم خاص دیگری است که درموارد دیگری از کتاب خود بگفته ایم".

وازطرفی دیگراگرآنان مسلم دانستهاند که به مجهولات و نادانسته ها لتوان رسید مگرازراء معلومات [ معلومات بدیهی ودالسته های روشن که پیش از معرف معلوم وشناخته شده باشند] . پس[ با توجه به گفتار و نظر خود آنانگوئیم] لازم آید که ذاتی خاص به چیزی برای آنکس که در جای دیگر آن را نشاخته باشد

۱۔ جنس وقعبل .

۲- منظور مد تام است مثلا درتعریف انسان دوجزه آرند یکی حیوان وآن دگر ناطق و گویند دانسان حیوالی است ناطق»منظور از ذاتی عامی که جزء ذاتی عامی دگر نیمت حمیوانه است تسبت بالسان وقرص ومنظور از ختیقت کلی که حیوان در تضمیر آن واقع میشود دانسانیت و فرمیته است ومنظور ازجنس دراین نوع تعاریف که حدتام است،جنس قریب لست. و منظور از این قید که جزء ذاتی عامی دگرنباشد خارج کردن جنس بعید است سالند جسم زیراگرچه جسم ذاتی عام است اکن جزء ذاتی عامی دگراست که حیوان یا شد، شر قطب می ۲۹ . همچنان ناشناخته باشد' و اگر[فرضشودکه] آن امر ذاتی خاص در چیزی دیگر [جزآنحقیقتی که درتعریفآن واقعشود] شناخته شده باشدو معهود لازم باشد آید که آنذاتی ، خاص باین چیز نباشد' [ در حال که فرض ما این است که ذاتی خاص این امر باشد و این خلاففرض است] .

پس اگر[بپذیریم] که خاص باین امراست واز اموری است، که نه برای حسّ آشکار و محسوس است و نه در چیزی دیگر شناخته شده و معهود باشد بناچار آن ذاتمی به این امریعنی معترف نیز همچنان مجهول باشد [ونتوان آن چیزرا باین ذاتمی تعریف کرد زیرا معرف باید پیش ازمعترف معلوم باشد.]

واگرآن ذاتی خاص نیزخود تعریف شود، اگرباموری عام تعریف شود بدون آنکه اموری خاص درتعریف آن آورده شود، دراین صورت لازم آبد که تعریف آن نباشد [زیرا بیان شد که امورعامه جنس اند] °.

واگربامور واجزاه ذاتی خاص تعریف شود [ مجدداً همان بحث آید] دراین\_

۱- یعنیآنچه را بعنوان ذاتی خاصی که درحقیقت سیزوجداکنندهٔ حقایق از یکد گر است سادام که درجای دیگربرای انسان روشن نشده باشد همچنان درمقام تعریف چیزی بان ذاتی مجهول است وفرض این است که این ذاتی و شلا ناطق ویژهٔ انسان است و جای دیگر و چیزی دیگر نیست که درآنجا شناخته شود پس محل شناسائی آن همین جا است وچگونه ممکن است چیزی را که خود هنوز مجهول است در تعریف امری قرار دهیم، عبارت متن منظرب است، درمتن شرح قطب آمده است. ثم«أن سلمو» که ظاهراً محیح است.

۲. مثلاا گرناطق که ذاتی انسان است «بقول مشائیان»درچیزی دیگرمعهودباشدوتبلا درآنجا شناخته شده باشد ناچارویژهٔ انسان نخوا هد بود .

۲۔ خاص بانسان است.

؛ - پس ناطق وناطقیت با انسان نیز همچنان مجهول باشد و بنابراین چگونه میتوان بعنوان ذاتی شناخته شده درتعریف انسان قرارداد .

ه- زیراامورعامه نتوانند استیازجوهری کلی کند چهآنکه امورعامه جنس اند ومشترك بین چُند امر. صورت وضع وحال جزء خاص همان سيباشد كه تبلا ييان شد .

پس معر**فت وشناسائی اموربازگشت نکند م**گربامور محسوسهٔ بحواس ظاهره ویا باموری که ازطریق وراهی دیگرمعلوم وشناخته شده باشند<sup>ر</sup> .

واگر[و این امور هم آنگاه صلاحیت دارلد معرف واقع شوند که] جملگی و پالاجتماع [معرف را ازمایرمشتر کات جدا و میتاز گردانند] اختصاص بآن داشته پاشند بزودی کنه و حقیقت این امررا نیزخواهی دانست؟.

وانگهیآن کس که عدهٔ ازذاتیات را [بنا برعقیدهٔ خود بشناخته ودٔ کر کرده است] ذکر میکند خود نتواند ایمن باشد از اینکه ذاتی دیگری وجود داشته باشد که احهاناً ازآنغفلت کرده است [وازکجا درامان خواهد بود وچگونه توانداعتماد

۱-که برای حس روشن نیست یعنی نه محموس بعواس ظاهری است و نه بوجهی دیگرشناخته شده است بنابراین ذاتی خاص هم نامعلوم است وامرنامعلوم نتوالد درتعریف واقع شود حتی بنابرعقیده ورأی خود مشائیان .

۲۔ یعنی تعریفات یا باید باسور محموسهٔ بدیهیه منتهی شود ویا باسوری که از راء کشف وشهود شناخته شده باشند وتنها این دودسته ازامورند که میتوانند معرف واقع شولد "

۲- درفصل حوم ازمقالت سوم گفته شده است که حقایق مرکبه را کسی تواند از راه ویسبب حقایق معیطه تعریف گند که اموریسیطه را بطور زراکنده تصور کرده باشد و بدانها علم و شناسائی حاصل نهوده باشد سپس مجموع آلها را بالاجتماع در موردی معرف قراردهد، شرح قطب ص ۲۰

خلاصهٔ منظورشیخ این است که جنسی که امری عام است وستترك قبلا بیان شد که تعریف وشنامائی آن بکنه ممکن نیست اما ذاتی خاصی که درحقیقت سمیزاوست نیز به چند وجه مورد ایراد است ژیرا اگردرجای دیگرومورد دیگرمعهود یاشد وشناخته شده باشدلازم آبد که خاصی آن باشد نه خاص مورد تعریف ما واگردرجای دیگرشناخته نشده باشدچگونه درتعریف قرارگیرد درحالی که بابد معرف قبلا روشن وشناخته شده یاشد، دیگراینکه اصولا اگرمنظورازناطق استعداد نطق باشد که ذاتی نیست واگر نفس ناطقه باشد که نامحسوس است و مرانجام نتیجه گرفته است که شناسائی معرف یا ازراه محصوسات است یا ازراه کشف و شهود ممکن است . کند که ذاتی دیگری وجود ندارد که از دریافت آن ناآگاه است] وستشر ومنازع را رسد که این امر را مطالبه کند [واژوی بپرسد که از کجا وبچه نعواطمینان داری که امورذاتیه همین ها باشند]ووبرا لرسد که گوید هرگاه صفت وذاتی دیگرمی بود بر آن آگاه و مطلع میشدیم زیرا بسیاری از صفات و خصوصیات امور میباشند که برای ما نا آشکار [وناشناخته اند] است [و شناخته های آدمی در برابر مجهولات وی بسیار ناچیزاست.]

ونیز کافی نیست که گفته شود اگرذاتی دیگری می بود بدون معرفت وشناخت آن، ما هیت وحقیقت را درنمی یافتیم [زیرا همین امررا ما نیذیریم که حقیقت وما هیت امورشناخته شده باشند ومورد بحث همین امراست]وما را رسد که تالی رانیذیریم و درپاسخ وی گوئیم : ما هیات وحقایتی امور آن هنگام شناخته شوند که تمام ذاتیات آنها شناخته شوند واگر جایز باشد که ذاتی دیگری باشد که از وجود آن غافل باشیم ودرك نشده باشد بناچارشناخت ومعرفت حقیقت آن متیقن نخوا هد بود .

یس روشن شد که آوردن حدود وتعریفات بدان نعوکم مشائیان بدان ملتزم شدهاند هیچ گاه برای انسان ممکن ومیسرنخوا هد بود [و حصول آن برای انسان ناممکن است.]

رئیس وخداوند مشائیان [پایه گذار حکمت مشا یعنی ارسطو معلم اول] خود بنشواری این امراعتراف کرده است پس دراین صورت [مسلم شد که] بنزد ما حدو د و تعاریف نبود مگر تعریفات باموری که پیکرهٔ اجتماعی آنها بالاجتماع موجب اختصاص وتخصیص معرف شود.

۱- منظور ازتالی ونید برفن آن حصول معرفت وشناسائی به کندو حقیقت باشد ، شرح
 ۲۱ م
 ۲۱ م
 ۲۰ یعنی به ذاتیات .

مقاله دوم درحجتها ومبادى آنها وآن مشتمل برچند ضابطه است

## ضابطة اول دررسم قضيه وقياس .

وآن اينكه :

قضیه عبارت ازگفتاری است که بتوان بگویندهٔ آن گفت که وی درگفتارش مادق است یا کاذب<sup>۲</sup> .

وقیاس گفتاری است مرکب ازچند قضیه که هرگاه ازعیوب سالم باشد ازآن گفتاری دیگرلازمآید و[دربین قضایا] ، قضیهٔ که بسیط ترین آنها است قضیهٔ

حمليه است وآن قضية ايست كه درآن حكم شده باشد كه يكي ازآن دوبعينه آن دگر است مانند آنكه گوئيم : «انسان خيوانست» ويا «انسان حيوان نيست» .

محكوم عليه دراينگونه قضايا«موضوع»ناميده ميشود ومحكوم به «محمول».

وگاه باشد که ازدوقضیه یک قضیه حاصل شود باین طریق که هریک از دو قضیه [استقلال خود را ازدست بدهند] ازصورت کامل بودن خارج شده و بین آنها رابطهٔ برقرارشود ویصورت یکهقضیه درآیند[کهبینآندوربط ووابستگی خاصی پدید آید وهردویهم پیوند یابند وبیک قضیه تبدیل شوند] .

۱ ـ چون تا اینجا بیان شد که تعریف به کنه بنظرشیخ اشراق سمکن لیست و آنچه ازتعریفات دیده میشود همه تعاریف رسمی است.

۲- یعنی نظربه نفس قضیه وبا قطع نظرازخصوصیات گوینده واخلاقیات وروحیات وی یتوان گفت که این گفتاردرست است یا نه یعنی محتمل صدق و کلب باشد اکثر منطقیان یا کمی تغییر الفاظ وهبارات، همین تعریف را کردماند و مشهور آن این عبارت است که دالقضیة قول یحتمل الصدق والکذب».

۲ منظورنتیجه است مانند عالم متغیراست و هرمتغیری حادث است که از این دوقضیه گفتارونتیجهٔ بیرون آید که « عالم حادث است»باشد . ٤- یعنی موضوع و محمول . پس هرگاه [این ربط وییوستگی] بنحولزوم باشد،آن قضیهٔ حاصله را شرطیه متصلهنامند «ماننداگرآفتاب برآمده باشدروزموجودباشد» .

و هریک ازدوجزه اینگونه قضایا که حرف شرط بآن مقرون شده باشد «مقدم» نامیده میشود وآن دگر که حرف جزاه بآن اتصال یافته باشد «تالی»نامیدهمیشود' .

وهرگاه بخواهیم ازاینگونه قضایای شرطیه قیاسی بسازیم قضیهٔ حملیهٔ بدان میافزائیم [این قضیهٔ حملیه] یا مفیدیاستنناه عین مقدم است که نتیحهٔ که از آن لازم میآید ثبوت عین تالی است سانند [آنکه بدنبالقضیهٔ شرطیهٔ بالاگفتهشود] «لکنآفتاب پرآمده است»[که نتیجه میدهد] «پس روزموجود «یباشد» .

و یا مفید استثناء نقیض تالی خواهد بود که در این صورت لتیجهٔ که لازم میآید ثبوت نقیض مقدم میباشد مانند اینکه گفته شود «لکن روزموجود نیست» که نتیجه میدهد که «آفتاب برنیامده است» .

زیرا هرگاه سلزوم سوجود شودبالضروة لازم نیز سوجود شود و هرگاه لازم معدوم شود [درمیابیم که] ملزومآن نیزقبلا معدوم شده است.

۲. خلاصهٔ کلام آنکه سمکن است دوقضیه را بواسطهٔ روابطی بصورت یک قضیه در آورد و اینگونه قضایا یا متصله است مانند مثالی که درمتن است و یا منفصله مانند داین عدد یا زوج است یا فرده درنوع قضیهٔ اولی هرگاه یک قضیهٔ حملیه که عبارت از استناء عین مقدم باشد بآن بیفزائیم و شلاگوئیم الکن آفتاب برآمده است» وجود تالی لازم آیدیعنی نیچه وجود تالی خواهد بود «لکن روز موجود نیست» لازم آید که آفتاب برنیاسده باشد و نیچه وجود تالی خواهد بود «لکن روز موجود نیست» لازم آید که آفتاب برنیاسده باشد و معلوم است که ملزوم همیشه علت لازم است و از وجود ملزوم وجود لازم حتمی است و از عدم لازم پی می بریم که ملزوم وجود ندارد . اینگونه قیاسها را استثنائی گویندودراینگونه قیاسها هیچگاه لایض مقدم و یا عین تالی استثناء نیشود زیرا سکن است تالی اهم باشد مانند اگراین امرمیا هی باشد رنگ خواهد بود ولازم نیست که اگررنگ باهد حیاهی نباشد مانند اگراین امرمیا هی باشد رنگ باشد حتماً سواهی باشد.

۱- ازاین عبارت چنین برمیآید که قیاس از قضایای شرطیهٔ سانند «ان کانتالشمس طالعة فالنهارموجود» طبیعة درست لمی شود و این مفاد معنی «ان اردنا، میباشد درحال که تضیهٔ قوق خودبخود مذیدگفتار قیامی است. و [ دراینگونه قیاسات وقضایای شرطیه] نه نقیض مقدم مرتفع میشود و نه عین تالی زیراگاه بود که «تالی» اعم ازمقدم باشد مانندگفتار ما که «اگر این امر سیاهی باشد رنگ خواهد بود» پس ازرفع اخص و کذبآن رفع اعم و کذبآنلازم نمی آید وهمین طورازوضع اعم وصدق آن وضع اخص وصدق آنلازم نخواهد آمدویلکه ازوضع اخص ومدق آن وضع اعم وصدق آن لازم می آید وازرفع اعم و کذب آن رفع اخص و کذب آن لازم خواهد آمد'.

و هرگاه آن ربط و بستگی بین دو قضیه ربط عنادی باشد [اینگونه قضایا] شرطیهٔ منفصله نامیده میشود مانندگفتارماکه «این عدد یا زوج است یا فرد».

واجزاء اینگونه قضایا ممکناست بیش ازدوباشد[ازبیشاز دوقضیه پیوند و اتصال یافته باشد".]

وتضية [منفصله] حقيقه قضيه ايست كه نه جمع همة اجزاء واطراف آن مكن ، باشد ونه رفع آلها [يعنى نه جمعشان شايد ونه رفعشان]٢.

وهرگاه خواسته شود که ازاینگونه قضایا قیاسی درست شود [یکی ازدو کار خواهد شد] یکیآنکه عین هریک ازمقدم وتالی که پیش آید واتفاق افتد استثناء شود، دراین صورت نتیجهٔآن عبارت ازنقیض طرف وجملهٔ مانده خواهدبود؟، یکی،اشد

۱ مثلادرمثال مذکوراگرگفته شود «لکن میاهی نیست» لازم نیایدکه «رلگنباشد واگرگفته شود «لکن رنگ هست» لازم نیایدکه حتماً آن رنگ سیاهی باشد و اگر گفته شود «لکن سیاهی است» یعنی وضع اخص شود حتماً لازمآیدکه رنگ باشد واگرگفته شود «لکن رنگ لیست» یعنی رفع اهم شود لازم است که میاهی هم نباشد چون سیاهی از مصادیق رنگ است واگر عام لباشد خاص نیز نخواهد بود.

۲ - مانند أين شكل يا مربع باشد يا مثلث يا مدور يا ذوزنقه يا . . . شرح قطب ص ۲۸ .

۳۔ مالند د این عدد یا زوج است یا فرد » و «این شکل یا مثلث است یا مربع و یا . دایره» .

؛۔ درمثال مذکورگفته شود لکن «زوج است» نتیجه شود پس قرد لیست واگرگمته شود لکن «قرد است» نتیجه شود پس زوج نیست. یا زیادتر،دیگرآنکه نقیض هریک ازمقدم ویا تالی که پیش آید و اتفاق افتد استئنا سود که نتیجه عین طرف وجمله مانده خواهد بود<sup>ر</sup> .

و هرگاه اینگونه قضایا دارای اطراف و اجزاء بسیار باشد و نقیض یکی از اجزاءآن استثنا شود باقی ماندهٔ اجزاء همچنان بصورت منفصلهخواهد ماند .

وكاه باشدكه قضية متصله مركب از دومتصله باشد مانند كقتار شان كه كويند : «ان كان كلما كانت الشمس طالعة فالنها رموجود، فكلما كانت الشمس غاربة فالليل موجود» .

وكاه باشدكه يك قضية منفصله از دوقضية متصله تركيب شود مانند «اما ان يكون اذا كانت الشمس طالعة فالنهار موجود و اما ان يكون اذا كالت الشمس غاربة فالليل موجود».

وتصرفات درآن بسياراست.

وهرانسانی که دارای قریحه وذوقی سالم باشد پیدا کردن اینگونه ترکیبات براودشوارذخواهد بود [بخصوص] پس ازشناختن قوالین وضوابط کلی دراین پاب [یعنی ضوابط ترکیبات قضایا] .

وباید دانمت که قضایای شرطیه را [ازراه تصریح بروابط لزومی ویاعنادی] میتوان تبدیل به حملیات لمود ومثلا تصریح شود بلزوم و یاعناد وگفته شود «طلوع

۲- مثل اینکه گفته شود «لکن زوج نیست» پس «ارد» است. ٤- با مثلث است یا مربع یا دایره یا مستطیل یا . ٥- لکن مربع نیست پس یا مثلث است یا دایره ویا . ٢- یعنی درترکیب متصلاتومنفصلات، درمثال اول ظاهراً تسامحی است در مثال دوم بطوریکه ملاحظه میشود دو قضیهٔ متصله تبدیل به منفصله شده است بوصیله ادات انفصال مانند اما وان واو . ودرهرحال اینگونه قضایا درسخنان عقلاء وانسانهای معمولی

امولا دینه نیشود نهایت منطقی باید اروض مسائل را ذکر کند .

وبرآمدن آفتاب را وجود روزلازم است» و یا گفته شود « وجود شب معاند با طلوع آفتاب می باشد »'

# ضابطه درم دراقسام قضایا (قضایای محصوره و مهمله وموجبه وسالبه) وآن اینکه :

درقضایای شرطیه هرگاه کلماتی بمانند «اذاکان» ویا« آما وا ما» گفته شود پس صلاحیت دارد که حکم درآن [بلزوم ویا بعناد] دائم [و در جمیع اوقات] بود ویا دربعضی ازاوقات. [درقسمت اول محصورهٔ کلیه ودر قسمت دوم محصورهٔ جزئیه است] دراین صورت باید موضوع [حکم دراین گونه قضایا ازلحاظ کلی وجزئی بودن] معین شود واگرنه[اگرچنین نباشد] قضیهٔ مهملهٔ مغلّطه خواهد بود .

ودرقضایای حملیه هرگاه گفته شود «انسان حیوان است» باید متعینی شود که آیا هر یک یک از افراد چنین [ و متصف بانسانیت] است یا بعضی از جزئیات [ و افراد] چنین است . زیرا «انسانیت» لذاته مقتضی استغراق نیست چه آنکه هرگاه [لذاته] مقتضی استغراق باشد لازم آید که شخص واحد [انسان واحد] انسان نباشد ونیز مقتضی تخصیص هم نیست والا لازم آید که [ همه افراد] بالاجتماع [ وفرد ، فرد] مشمول انسانیت نباشند و بلکه [ انسانیت] صالح برای هردوامر [ کل و یعض] میباشد و بنابراین باید معین شود که [ درهر مورد ] آیا حکم مستفرق [ برهمهٔ افراد] است و یا غیر ستفرق تا درنتیجه درقضیه اهمال مغلط نباشد.

یس قضیهٔ که موضوع [حکم] آن شاخص [جزئی] بود « شاخصه» نامیم مانندگفتارتوکه «زیدکاتباست» وقضیهٔ که موضوع[حکم]آن شامل[کلی]باشد

۱- بطوریکه ملاحظه میشود ادات شرط برداشته شده است وبلزوم و عناد بصورت جزء قضیه تصریح شده است وقضیه بصورت حملیه درآمده است باید یادآوری کرد که منفصله مانعة الجمع و خلورا شیخ ذکرلکرده است . ۲- مفلطه . بکمریعنی به غلط اندازنده و بفتح یعنی غلط خواهد بود . وحکم درآن برهریکازافراد [موضوع آن]باشد مانندگفتارما «هرانسانیحیوان است و هیچ یک ازانسانها سنگ نیست» در قضیهٔ سالبه،زیرا هر قضیهٔ را ایجابی و سلبی است دراین صورت[محصورهٔ] کلیه بود.

ودرةضایائی که [حکم موضوع آنها]ستخصص به بعضی است[محصورهٔ]جزئیه بود' . مانند گفتار ما که « بعض حیوان انسان است» و «بعض حیوان انسان نیست»

لفظی که اینگونه قضایا را ازاهمال بیرون میآورد «سور» نامیده میشودمانند لفظ «کل» و«بعض» وجزآنها .

و[اینگونه] قضایای مسوره را محصوره نامیدهاند و ما قضیهٔ حاصرهٔ کلیه را قضیهٔ «محیطه» نامیدهایم وآن قضیهٔ که حکم درآن متعیّن بر بعضی باشد «مهملهٔ بعضیه» نام نهادهایم".

ودرتضية مهملة بعضية شرطيه كوثي «قديكون اذاكان» ويا «قديكون اما» .

ودربعض نیزاهمال سیباشد<sup>.</sup> زیرا ابعاض هرامری بسیاراست پس بناچاربرای رفع ابهام واهمالآن،درقیاسات باید برایآن بعض نامی بنهیم ، نامی خاص و مثلا نامآنرا «ج»بگذاریم پس.دراین هنگام [بجای اینکه گفته شود مثلا «بعض حیوان

۱- عبارت بسیار نارساست وستن چاپ کربن دراینجا درتشخیص ستن ازشرح در چند سورداشتباه کرده است وصرفاً به ستن وشرح قطب الدین که درتهران چاپ شده است و بسیاری از قسمتهای ازمتن را چاپ کننده و یا مصحح سطبوعاتی تشخیص لداده است نظرداشته است و درحقیقت سلاك تشخیص وی غلط بوده است .

۲- هرقضیهٔ اعم از کلی ویا جزئی هم موجبه تواند باشد وهم حالبه البته تقریر نظر مشائیان است و گرنه خودشیخ اشراق بعدها بیان خواهد کرد کهند معتقد به قضیه جزئیه است ونه حالبه .

> ۲- زیرا در بعض اهمال است. ۲- یعنی سوراینگونه قضایا این عبارات است بتازی . ۱۹۹۰ - معنی سوراینگونه قضایا این عبارات است بتازی .

٤- يعنى همانطوركه درقضايائىكه موضوع آن بصورت كل و يا بعض معين نشده ياشد اهمال همت و بنام مهمله مغلطه ناميده ميشود در محورة كه مور آن بعض باشد نيز اهمال همت . السان است»] گفته میشود دهر جیمی چنان است» ویدین ترتیب قضیه «محیطه» میشود واهمال مغلیطازآن برطرف میگردد .

و[اصولا] ازقضایای مهملهٔ بعضیه مگردربعضیازموارد عکس ونتیض سودی حاصل نمی شود .

ودرقضایای شرطیه نیز [بعضیات بصورت «محیطه درآیند] چنین شود .

چنانکه [دراین قضیه] که گفته میشود «قدیکون اذاکان زیدهٔیالبحر فهو نحرین » باید آن بعض احوال [ اگر زید در دریا باشد غرق میشود ] متعین شود ویصورت کلی وستغرقه درآید وگفته شود «کلماکان زید فی البحر ولیس له فیه سرکب اوسیاحة فهوغریق » ومهمله بودن طبیمت «بعض» غیرقابل انکارست' .

وهرگاه ازعلوم انسانی جستجوکنی [دربین آنها] مطلوبی را درنیابی که در آن اوضاع واحوال [واچکام] بعض بطورمهمل خواسته شود بدون آنکه آن بعض متعین شود.

و هرگاه بدان صورت [و ترتیب] که ما بگفتیم [و مقرر داشتیم] عمل شود تضیهٔ باقی نمیماند مگر[قضیهٔ] «محیطه» زیرا [قضایای شخیصه را دردانشهابکار نست و از] اوضاع واحوال شخصیات درعلوم خواسته نشود .

ودراین صورت احکامقضایا مضبوطتر و کلیتر و[درعینحال]آسانترمیشود". و بدان که هریک از قضایای حملیه را موضوعی باید و محمولی و نسبت بین بینی که صلاحیت تصدیق و یا تکذیب را داشته باشد [در هرقضیهٔ حملیه سه امر

 ۱- نام آن بعض حیوانی که انسان است «ج» گذاریم وبدیهی است که دراین صورت همهٔ «ج» انسان است .

۲۔ ایعاض واحوال هرچیزی بسیاراست پس طبیعت بعض سهمل مغلط است.

۳۔ زیرا تنهاقضایا منحصرمیشود در محصورات کلیه ، هم قضایای شخصیه بی اعتباراست وهم قضایای بعضیه وبالاخره هم در شرطیات وهم درحملیات قضایا منحصرومحدود به کلیات میشود . قطب ص ۷۴ لازم است، یکی موضوع و دیگر محمول و سوم نسبت مین موضوع و محمول تابتوان آن نسبت را تصدیق کرد و یا تکذیب] و باعتبار همان نسبت مین این است کمه قضیه ، قضیه میشود .<sup>۱</sup>

و آن لفظ که برنسبت بین بین دلالت میکند «رابطه» نامیده میشود .

وگاه باشد که این رابطه در پارهٔ از زبانها حذف گردد و بجای آن هیأتی خاص بیابد که مشعر به همان نسبت باشد چنانکه در زبان تازی گفته میشود «زید کاتب»

وگاهباشد که آن رابطه در همان ژبان ذکر گرد دچنانکه گفته شود «ژید هو کا تب» و قضیهٔ سالبه قضیه ایست که حرف سلب در آن [وارد به رابطه شود و آنرا بردارد] آن رابطه را ببرد و نفی کند؟

و در زبان تازی بایستی حرف سلب مقدم بررابطه باشد تا اینکه آلرا نفی [و طرد] کند مانند «زبد لیس هو کا تباً» <sup>٤</sup>

و هرگاه حرف سلب نیز با رابطه پیوسته شود و [بدین ترتیب] جزو یکی از دو جزو قضیه گردد در این صورت ربط ایجابی همچنان بحال خودباقی بماند [قضیه

۱- زیرا اگر نسبت مذکور نباشد آن دو امر منقطع و غیروایسته بهم خواهدیود یعنی
 دو تصورگستهٔ از هم. از شرح قطب ص ۷۳
 ۲- یعنی همان هیأت ترکیبی «زیدکاتب» مفید اتعبال ویبوستگی و بالاخره نسبت

است . البته در فارسی کلمهٔ «هست» یا «است» و جز آن آید . ۲- در تشیهٔ سالیه حرف سلب ، سلب نسبت کند یعنی حروف صلب جزء محمول و

یا موضوع نباشد بلکه آن نسبت بین بین را ببرد و برطرف کند. : - که کلمهٔ لیس قبل از «هو» آمدن است که مفید رابطیت است. قطب ص ۷۹ ه- یعنی همانطور که محمول با موضوع پیوسته است حرف سلب نیز یا او پیوسته شود ۲- منظور این است که جزه محمول گردد نه آنچه از اطلاق عبارت دانسته میشود که جزء موضوع با محمول شود، البته در مباحث خود گفته شده است که قضیه یا معدولة الموضوع است یا معدولة المحمول و یا معدولة الطرفین، در هرحال منظور شیخ در اینجا معدولة المحمول است. رجوع شود به شرح قطب ص ۹۲ سوجبه باشد] مانند اینکه در زبان تازی گفته شود «زیدهولاتب» که ربط ایجابی در این قضیه بحال خود باقی است[ و حرف سلب جزء محمول شده است] و قضیه موجبهٔ که باین ترتیب بود،قضیهٔ معدوله نامیده میشود.

وگاه باشد که در زبانی غیر از زبان تازی تقدم و یا تأخر رابطه بر حرف سلب،درسلب و ایجاب قضیه اعتبار و تأثیری،داشته باشد [زیرا در زبانهای،ختلف مفهوم از تقدم و تأخر متفاوف میباشد] و بلکه مادام که رابطه واقع [حاصل] است قضیه موجبه خواهد بود

و حرف سلب اعم از آنکه جزء موضوع باشد یا محمول قضیه موجبه است مگر آنکه حرف سلب رابطه را ببرد [برطرف کند] که [در آن صورت] قضیه سالبه شود و هرگاه بگوئی«کل لازوج فرد» ایجاب «فردیت» باشد برای تمام افرادی که موصوف به «لازوجیت»اند و بنابراین قضیه موجبه میباشد .

وحکم سوچب ذهنی ثابت نمی شود مگر به امری که در ذهن ثابت [سوسود] باشد و برعکس حکم ایجایی برسوضوعی بعنوان اینکه درعین است نیز ثابت نمی شود مگر برثابت عینی"

۱۰ در متن مصحح کردن بطور مطلق آمده است که «قدلایعتبر تقدم الرابطة» در متن چاپ تهران آمده است دقد لایعتبر فی العربیة تقدم الرابطة» زیرا آلچه از تقدم و تأخرحاصل میشود در زبانهای مختلف یکسان لمی باشد مثلا در زبان قارسی تقدم حرف سلب اقتضای عدول میکند مثل درید نادیدر است» وتأخر آن اقتضای صلب میکند مانند «زیددیدر نیست»، شرح قطب می ۵۷

۲- بطور ضنی معدولةالمونبوع و معمول آمده است.

۲- منظور این است که حالبه بسیطه، اعم از موجبه و یا موجبه معدوله است زیرا احکام حالبه را بطور مطلق وجود موضوع خارجی لازم نیست زیرا ممکن است حالبه با تفاء موضوع باشد.

خلاصهٔ کلام این است که قرق بین سوچیه معدوله مالنده زید هو لا کاتب» و بین مالبه بمیطه مانلد «زید لیس هو بکاتب» این است که هرگاه حرف سلب بعد از رابطه واقع شود معدوله خواهد بود و قرق معنوی بین ثبوت عدم در موجبهٔ معدوله و بین عدم بقیه پاورلیدر صفحه بعد و حکم در قضایای شرطیه نیز بمانند حمایات است باین صورت که اگر حروف سلب در اینگوله قضایا متکثر وزیاد باشد و ربط لزومی و یا عنادی همچنان بحال خود باقی بماند، قضیه سوجبه خواهد بود و هرگاه سلب وارد برسلب شود مانند «لیس لیس زید بکاتب» بدون اعتبار حالی دیگر، باز ایجاب خواهد بود و هرگاه مثلا بگوئی «لیس کل انسان کاتباً» روا خواهد بود که بعض از انسالها کاتب باشند و آنچه قدرمتیقن است در اینگونه قضایا تنها سلب بعض است .

و هرگاه گفته شود «لیس لاشیئی من الانسان کا تبآ» جایز خوا هد بود که بعضی از انسانها کا تب نباشد ۲ و بعضی دگر کا تب باشد .

و سلب قضية متصله برفع لزوم و سلب منقصله برفع عناد خواهد بود.

بقيه لياورقي از صفحه قبل

ثبوت در سالبهٔ بسیطه برقیامی فرق بین لزوم سلب و سلب لزوم است نیس محمول قضیهٔ حملیه اعم از آنکه سالبه باشد یا سوجبه گاهی ثبوتی است درخارج و گاهی عدمی اما در ذهن بطورقطی بایدثابت باشد زیراحکم بانچه حتی در عالم تصور و ذهن هم سوجود تبشد معال است نیس موضوع این گونه قضایا چه سالبه باشد و چه سوجبه ناچار باید در ذهن ثبوتی داشته باشد اسا در خارج اگر حکم به ایجاب در خارج باشد ناچار باید موضوع در خارج موجود بود، ژیرا ثبوت چیزی برچیزی در خارج قرع ثبوت منبت له سیاشد مگر آنکه سلب موجود بود، ژیرا ثبوت چیزی برچیزی در خارج قرع ثبوت منبت له سیاشد مگر آنکه سلب مطلق باشد ماند درید هو معدوم» یعنی اساس قضیه بر سلب مطلق و عدم محض باشد عارج لازم نیست وانگهی محکن است اصولا سلب از معدوم باشد مانند دالمناء لیس هو نی الاعیان بصیراً» برخلاف دالمناه هو نی الاعیان لا بصیر » این در صورتی است که حکم بخارج نور نیست داده شود و الا اگر بذهن نسبت داده شود در هر در صورتی است که حکم نی الاعیان بسیراً» برخلاف دالمانه هو نی الاعیان لا بصیر » این در صورتی است که حکم هردو قضیه المناه...

۱- در تسخهٔ متن عبارت این است که اذا ذکرت: یعنی هرگاه حرف سلب در اینگوله قضایا ذکر شود و با این حال ربط قزومی یحال خود باشد قضیه موجبه است. ۲- پس آنچه مسلم است در اینگونه قضایا قدر متیقن یعض است. پس در هر حال ایجاب جزئی ثابت است و اینگونه قضا معدوله میباشد.

۹۔ نه پاینکه طرفین آنها حالبه باشد همانطورکه در سیبة آنها نیز باثبات فزوم. و هناد است. پس وجود حروف سلب ملاك سالبه ، بودن نمي باشد .

ضابظه سوم درجهات قضايا

و آن اینکه: نسبت محمول مموضوع در قضایای حملهه یا «ضروری الوجود» است که «واجب» [قضیهٔ واجبه]نامیده میشود و یا «ضروری العدم» است که «ستنع» [قضیهٔ ستنعه] نامیدهمیشود ویانه «ضروری الوجود» است و نه «ضروری العدم» سمکن [ قضیهٔ سمکنه] نامیده میشود.

مثال برای قضیهٔ نخست«انسان حیوان است» و مثال دوم«انسانسنگاست» و مثال سوم « انسان تویسنده است »

و عامة مردم كاه از سمكن آن خواهند كه تنها «سمتنع الوجود» نباشد

پس هرگاهبگویند[فلانچیز]«ستنع» نیست از این تعبیر «سکن»را خواهندو هرگاهبگویند[فلانچیز] «سکن نیست» قصدآنانازاین تعبیر این است که «ستنم» است.

و این امکان [امکانعام] جز آن امکانی است [امکان خاص] که ما اکنون در مورد آن سغن میگوئیم .

زیرا آنچه ممکن نیمت گاه باشد که « ضروری العدم » باشد باین اعتبار' [باعتبار خاص ]

و آنچه وجوب وامتناعش باز بسه [ومتوةف] برغیر باشد [بنارچار] در هنگام انتفاء آن غیر ، وجوبو امتناعی برای آن باقی نمیماند پس فی نفسه ممکن خواهد بود .

۱- خلاصهٔ کلام آنکه مردم عامه از ممکن آن خواهند که وجود برای آن ستنع نباشد و هرگاه بکویند فلان امر محتم نیست محرض آنها این است که وجود آن ممکن است و این معنی اعم از امکان در اصطلاح خاص است زیرا برواجب هم صادق است چه آنکه آنچه معتم لباعد شاید که واجپ باشد و شاید که واجب لباشد و هرگاه عامه گویند قلان بقیه پاورتی در صفحه بعد و ممکن بواسطهٔ آنچه وجودش را ایجاب میکند[وجودعلت تامه اش] واجب. الوجود شودویشرطعدم آنچه وجودش را ایجاب میکند «معتنع الوجود» میشودود رهنگام [توجه بذات آن و] مجرد کردن نظر از وجودو عدمش خودمکن بالذات میباشد. بدانکه هرگاه بگوئیم «کل جب» معنی آن این میباشد که هریک از

افرادیکه موصوف به «ج» است موصوف به «ب» میباشد.

زیرا هرگاه بگوئی «کل ج ب» خود در میابی که مفهوم «ج» معنایی عام [یعنی کلی] است [و الا روا نمی بود که لفظ «کل » بر آن داخل شود] و میس آنکه دانستی و دریافتی که مفهوم « ب » یک مفهوم عام است آنگاه متعرض اشخاص و افرادوی میشوی که زیر عنوان «ج» است [یعنی جزئیات مندرجه تحت آن کلی درگفتارت، بعنوان کل واحد واحد ]

زیرا معنی [این گفتار که گوئسی] «کل ج ب » تمام آنچه در تحت عنوان «ج» است بصورت کلی [و جمعی] نمی،اشد و [بدین معنی نیست کـه همهٔ آنچه معنون بمنوان «ج»است بطور جمعی «ب»است] چه اینکه ترا رسد که گوئی «کل

#### بفيه لهاورقي از صفحه قبل

امر ممکن نیست یعنی معتنع است . این امکان راگاه عام نامند که اخص از ممکن خاص است وگاه عامی نامند از جهت انتساب آن بعامه لکن غرض شیخ در اینجا امکان خاص است که دو طرف وجود و عدم برای آن سماوی است . این لوع امکان و ممکن تابع علت است هرگاه علت آن موجودشود موجود گردد و بلکه واجب بالفیر است و اگر علت وجودی آن نباشد مستنم بالفیرخواهد بود و بدون توجه و با قطع نظر از وجود و یا عدم علتش سکن خواهد بود و حالت بی رنگی دار: و بدین ترتیب تقسیماتی که برای واجب و ممکن وستنم خواهد بود و حالت بی رنگی دار: و بدین ترتیب تقسیماتی که برای واجب و ممکن وستنم قده است از نظر مناهیم ذهنی است نه نمبت به مصادین خارجی و الا در خارج اسوز بر سه قدم نمی باشند چه آلکه امکان و استناع تنها یک مفهوم ذهنی است و همین طور مستنم و ممکن و آلچه در خارج وجود دارد واجب است، نهایت واجب دولهم است یکی واجب بالذات و آن دگر واجب بالفیر و هرگاه از علل سکنات و یا واجبت بالغیر چشم بیوشیم مناز بذا تشان مسکن اند . و اگر طرف مثبت را در نظر بگیریم واجب و اگر طرف منفی را مد لظر بذاتشان مسکن اند . و اگر طرف مثبت را در نظر بگیریم واجب و اگر طرف منفی را انسان یسعه دار واحد» وترا نرسد که گوئی «همهٔ آدمیان در یک خانه جای گیرند» [که همهٔ انسانهارا یک خانه گنجایش ندارد ]

و هرگاه مثلا [در بین قضایا] قضیهٔ بینی بمانند «کل نائم یجوز أن یستهقظ » خود در میایی که مقتضای گفتار : «کل نائم » نائم من حیث هونائم نمیباشد، زیر ااز آن جهت که قائم است متصور نیست که [یقظه باقید وحیثیت نائمیت مأخوذ شودبدیهی است که با این قیدو از این حوث و درآن حال روانیست که] موصوف به یقظه وبیداری شود [و ممکن نیست که هرخوابیدهٔ باوصف و قید خواب بودن موصوف به بیداری شود] و بلکه مراد [از «کل نائم یجوز ان یستیقظ»] این است که آن شخصی که موصوف بنائمیت است و [موصوف بدان وصف یعنی نوم میباشد] هم جایز است که بخوابد و هم بیدار شود [پسن حکم در اینگونه قضایا بر ذات مجرد از وصف عنوانی است نه ذات موصوف بوصف عنوانی]

و همین طور است هرگاه بگوئیم «هرپدری منقدم بر پسر خود است» معنی آن این نیمت که آن شخص که موصوف با بوت است [از آن جهت و حیثیت مقدم بر«این»است زیرا با آن حیثیت یعنی حییت ابوت با پسر میباشد نه مقدم بر آن ] و بلکه منظور این است که [شخص یعنی] آن ذاتی که موصوف با بوت است[ذات وی مقدم بر پسر است]

وهرگاه بگوئی «کل متحرك بالضرورة متغیر» باید بدانی [ستنی این قضیه این است] که هریک یک از افرادی کسه موصوف به متحرکیت میباشد از لحاظ ذاتش [و بدون قبد تحرك و متحرکیت] برای آن تغییر ضروری نمیباشد و بلکه [با قید وحیثیت متحرکیت ضروریالتغییر است] از آنجهت که متحرك است.پس [در این قضیه ]ضرورت آن [تغیر برای افراد] متوقف برشرطی است [که حرکت

۱۰ منظور این است که میان آین قضیه و قضیه های د کل نائم یجوز ان یستیقظ» و «کل اب متقدم علی الاین» تفاوت هست زیرا در آن دوقضیه وصف عنوانی و آید حشیت شرط ثبوت حکم نمی باشد و درقضیه ۵ کل متحرك بالضرورة متغیر» وصف عنوانی را درحکم بضرورت تغیر مدخلیت و شرط است. باشد] و بنابراین تغیرهریک یک افراد [فیذاته وبا قطعنظر از آن شرط کهحر کت باشد] فینفسه ممکن [و لکن با قید و لحاظ آن شرط ضروری ]است<sup>.</sup>

و ما از ضرورت [در قن منطق و احكام قضایای منطقیه] نخواهیم مگرضرورتی راكه متنضای ذات [سوضوعات] باشد [نه ضرورتهائی كه بالحاظ قیود و شرایط باشد] و آن ضرورتها و [وجوبهائی] كه بسبب قید و شرطی مانند وقت ، حال و جز آنها باشد [در حقیقت ضرورت مطلقه نباشد و در اینگونه سوارد ذاتها و افرادی كه متصف باینگونه ضروراتشده باشد] فی نفسه و ذاتاً [بدون لحاظ این شرایط و قیود] ممكن اند.

و نیز [از قضیه »کل جب»] این معنیرا نخواهیم که هریک یک افرادی که در خارج وجود داشته باشند و «ج» باشند «ب» خواهند بود [و همین طور سنظور این نیست که هریک یک افرادی که در ذهن اند و «ج» میباشند «ب» خواهند بود] و بلکه منظور ذات افراد «ج»است و اعم از خارج و ذهن است.

حکمت اشراقی در بیان بازگشت همه قضایا به موجبه صروریه .

چون سمکن را امکان وستنع را استناع و واجب را وجوب ضروری است.پس شایسته [ و اولی] این است که جهات قضایا یعنی وجوب و استناع و امکان آنها

۱ - منظور این است که اینگونه قضایا را ضرورت ذاتی نیست و بلکه ضرورت یا تید و شرط است.

۲- خلاصة كلام. اينكه مراداز «كل ج ب » اين نسبت كه هريك يك افرادى كه موصوف به ج است بطور جمعى «ب» مياشد نه از جهت آنكه در خارج است و نه از جهت آنكه در ذهن است . و كلمة ضرورة در «كل ج بالضرورة ب » نيز ضرورت به حسب ذات بايد باشد وضرورتها أى كه مشروط به شروطى مانند «كل كاتب متعرك الاجامع بالضرورة مادام كاتباً» و «كل السان متنفس بالضرورة وتتاً ما» و «كل قدر منحسف بالضرورة وقت حيلولة الارض» ضرورت بحسب ذات لمى باشندو بلكه ضرورت بحسب قيدو شرطاندو اكر از آن قيود وشرابط صرف نظر شود تبديل بممكن وقضاياى مكنه ميشود و بلكه اصولا آنها قضاياى مكنه الدكه با توجه باين قيود و شرايط مكنه منداند، قسمت اخبر يعنى ازو ليز از قضيه «كل ج ب» تااين معنى را نخواهيم در متن چاپ كرين وجود ندارد. را جزء محمولات آنها قرار دهیم تا آنکه در جمیع احوال قضایا بصورت ضروریه در آید [پدین ترتیب که امتناع و امکان و وجوب را جزء محمولات کنیم و مجموعاً با قید ضرورت،نسبت بموضوعات دهیم] چنانکه گوئی «کل انسان بالضرورت هـو ممکن ان یکون کاتباً» یا «کل انسان یجب ان یکون حیواناً»' و «کل انسان یستنع ان یکون حجراً» و این ضرورت همان ضرورت «بتاته» است.

زیرا آن [امتناع] و یا امکانی که در علوم خواسته و جستجو میکنیم جزء خواست و مطلوب ما است [یعنی اگر در علوم از امتناع یا امکان چیزی جستجو میکنیم این جستجو و بررسی متعلق به مطلوب وخواست ما است و نه منظور بررسی امكان وامتناع اشياء بعنوان اينكه جهتي ازجهات قضايا است ميباشد زيراجهت درهمه قضایا ضروری است آنهم ضرورت مطلقه و'] اصولا ما نمی توانیم هیچ حکمی جزمی صادر کنیم مگر در مواردی که بضرورت آن آگاه باشیم [بعبارت دیگر ما را نرسد که حکم جازم قطعی صادر کنیم مگر آنچه را که میدالیم که بالضرورت چنین است یعنی ضرورت بشرط و قید مالند اینکه بگوئیم «کل ج بالضرورة یمکن ان یکونب» و يا «بالضرورة يمتنع أن يكون ب»] و بنابراين از قضايا هيچ قضية وارد نميشود مگر بتانة تا آنجا که هرگاه صفات وحالاتی ممکن باشد که در وقتی از اوتات [برای افراد] حاصل شود مثلامانند «تنفس»صحيح خواهدبود [ميتوان با قيد ضرورت جهتي نسبت بموضوعات داد] که گفته شود «کل انسان بالضرورة منتفس وقتاً ما » و بدیهی است که ضروری بودن تنفس برای انسان در وتنی از اوقات از لوازم همیشگی است و همین طور ضروری نبودن [و یا سمتنع بودن] تنفس برای انسان در غیرآن وقت، ضروری است و امری است که همواره لازمة انسان است [یعنی لازمهٔ وجود

۱۰ در این مثال جهت و تسبت ظاهری و نفس امری یکی امت.

۲- در حال که ضرورت نفس الاسری قضایا برای ما ناشناخته است و سنظور از بررسی مسائل علمی شناختن همان ضرورات و یا اسکانات و استناهات است بس آنچه مطلوب است ومورد خواست است در دررشی مسائل علمی قبل از ثبوت نتواند بعنوان جهات مسلمه قرار گیرد. ۳- یعنی در آن اوقاتی که متنفس است که وقت نامعینی است تنفس درای انسان ضروری است، عدم تنفس یعنی است. لطب ص ۸۰ . خارجی او است] و البته این امر [یعنی ضرورت تنفس در وقتی از اوقات و امتناع تنفس در وقتی از اوقات دیگر ]جز ضرورت کتابت برای انسان اسّت [ یعنی نمیر از ضروری بودن امکان کتابت است برای انسان] زیرا امکان کتابت گرچه برای انسان ضرورت دارد [و گفته میشود «کل انسان بالضرورة یمکن ان یکون کا تباً»] لکن [ضرورت آن ضروریت امکان است و] ضرورت وقوع در وقتی از اوقات انیست.

و هرگاه قضیهٔ خود ضروری باشد تنها جهت ربط در آن ما را بسنده است زیرا فرض این است که بدون داخل کردن جهتی ازجهات دیگر خود ضروری است [وزیازی بداخل کردن جهت در محمول ندارد]مانند اینکه مثلا گوئی «کُل السان بِتَهٔ ا و یا بالضرورة حیوان» <sup>۲</sup>

و اما در غیر قضیهٔ ضروریه [یعنی ممکنه و منتعه] هرگاه [ خوامته شود] بصورت «بتاته» در آید بناچار باید «جهت» مند رج در محمول شود [ جزء محمول قرارگیرد تا اینکه از اشتیاه مصون باشد یعنی با قضیهٔ که نسبت نفس الامری آن ضرورت است مشتبهنشود]" و ما را رسد که پس از اینکه متعرض جهاف شدیم [و

۱- غرض شیخ اینست که در هردو نوع قضیهٔ یعنی «کل انسان بالضرورت یمکن ان یکون کاتباً» و «کل انسان منفس بالضرورة وتتاًما» امکان برای ذات ممکن ضروری است لهایت در مثال دوم ضرورت وقوع هم دارد و در مثال اول ضرورت وقوع ندارد. پس در تضیهٔ دوم علاوه برضرورت امکان برای ممکن ضرورت وقوع هم دارد

۲- در متن کربن «او یفرض» ظاهراً علط است و اذ یفرض درست است . چون نمیت نفس الاسری این قضیه ضروری است لازم نیست جهتی از جهات آورده شود و جزم محمول قرار داده شود همینطور که در مثالهای دیگر گفته میشود

٣- مانند «كل انسان بالضرورة هوممكن أن يكون كاتباً» يا «بالضرورة هو ممنتع ان يكون حجراً» .

خلاصهٔ کلام اینکه هرگاه گفته شود «حرانسانی بالضرورهٔ معکن است نویسنده باشد» و یا «بالضرورهٔ ممتنع است که سنگ باشد» در این قضایا بطوریکه ملاحظه میشود جهات اسکان و امتناع جزء محمول شده است و با قید اینکه جهات جزء محمول اند فروری شده اند بقیه در صنحه بعد آنها را جزء محمولات قرار دادیم] دیگر متعرض سلب نشویم زیرا سلب تام همان سلب ضروری است [یعنی سلب تام حقیقی درست همان سلب ضروری است] <sup>ر</sup>

و حال آلکه سلب ضروری در تحت ایجاب در میاید [ یعنی تحت ایجاب ضروری وآن] درصورتی[است] که امتناع جزءمحمول،شود و همین طور است امکان ۲ [زیرا قضیهٔ ممکنهٔ سالبه تبدیل بموجبه شود وموجبه تبدیل به سالبه . ]

و بدانکه قضیه تنها از جهت و باعتبار مجرد ایجاب و [ موجب بودن ] قضیه نیست و بلکه باعتبار سلب نیز قضیه خواهد بود زیرا [ همانطور که در جهت ایجاب قضیه، باعتبار حکم عقلی قضیه میشود] در سلب نیز باعتبار حکم عقلی قضیه، قضیه است زیرا سلب نیز حکمی است عقلی[این حکم عقلی در احکام

ہ**تیہ از صفحہ لی**ل

لکن در قضیه ضروریه که مادتنفسالامری آن ضرورت است لازم نیست که جهت جزء معمول شود و مثلاگفته شود «کلانسان بالضرورة یجب ان یکون حیواناً» البته این قضیه که مادت نفس الامری آن ضرورت باشد بنابر روش شیخ فرضی است و گرنه شیخ قادل به یافتن ضرورت نفس الامری از راه قیاسات نیباشد و در هرحال احراز ضرورت نفس الامری کاری است بس دشوار و پناپراین آنچه روشن است این است که جهات جزء محمول شوند و در این حال همه قضایا ضروری میشوند در سن کربن هاو یمرض» آسده است و ظاهرا درست نیست زیرا میخواهد بگوید در قضیه که مادت نفس الامری ضروری است د ظاهرا و ربط نفس الامری که همان ضرورت باشد کافی است و نیازی باینکه جهات جزء محمول شود و ضرورت دیگری با آن قید و شرط آید ندارد و بنابراین اگرگفته شود « کل انسان بالضرورة یجب ان یکون حیوالاً» مستحسن نخواهد بود.

د سانند و بالضرورة الانسان لیس بحجر» که قضیه سالبه نیست از لحاظ ظاهر زیرا صلب وارد بر رابطه نشده است و سردالک سلب سطلق است یعنی ابالضرورة «لیس بحجر است.

۲- مانند «الانسان بالضرورت يمتنع ان يكون حجراً».

۳- ژیرا سالیهٔ آن منقلب به موجبه میشود و موجبهٔ آن منقلب بسالیه میشود چه آنکه در قضایای ممکنه نه ساب آن تمام است و نه ایجاب آن زیرا [بهر طریق] سلب هبارت از حکمی ذهنی است و عدم معض نیست . و بنابراین سلب[نیز از آن جهت که حکم استو]از آن جهت که حکم بانتفاء

و به براین سلب[لیز از آن جهت که حکماستو]ار آن جهت که حکمبالتفاء است [خود حکم عقلی است و ] اثبات است .

و در نفس الامرهیچ چیزی بیرون از نفی و یا اثبات نمی باشد لکن [ ممکن است که امری از دایرهٔ حصر نفی و اثبات خارج شود] نفی و اثبات درمتل مبارت از دو حکم ذهنی سیاشد که حال آن چیز دیگری است . [احکام ذهنیه را حال و وضح دیگر است] .

و بنابراین سمقولات [ذهنی] مادام که محکوم به حکمی نشوند نه مثبتاند و نه منفی٬ و لکن [ در نفس الاس] بدیهی است که [ اسور از لحاظ احکام ] یا مثبت است ویامنفی٬و این بحث را تتمهٔ دیگریاست که بعداً بیان میکنیم .

و هرگاه جهت در قضیهٔ معین نشودآن قضیه مهملةالجهة خواهد بود و در آن اشتباه و خبط بسیار واقع میشود و بنا راین باید قضیه مهملةالجهة را حذف نمود[وییاعتباردانست] همانطور که قضیه بعضیه مهملهٔ کمیةالموضوع را [کهمال آن گذشت<sup>3</sup>].

۱۰ یعنی گفته شود که سلب رامع حکم ایجابی است و یا اینکه عیناً نفی آنست .
 شرح قطب ص ۸۹.

۲- زیرا سنبت و منفی بودن آنها تابع واقع ونفس الاس نمی باشد و بلکه تابع حکم ما است ، البته در واقع و نفس الاس هیچ اسری بیرون از نفی و اثبات نیست و آن واقع و نفس الاسز تابع حکم ما تمی باشد .

۲- و بدیهی است که احکام نفس الاسری تابع اراده و اختیار و ادراك ما نمی باشد. ٤- منظور از مهملة الجهة ، مطلقه عامه است. پس بنابراین قضیهٔ شاخصه و قضیهٔ مهملهٔ بعضیه و قضیهٔ مطلقهٔ عامه در فن منطق بی اعتبار است. و جزئیات تبدیل به کلیات میشودو مالیات بموجبات بر می گردد.وهر حکمی ناچار ازجهتی مثبت است. تطب می ۸۲

## ضابطه چهارم در تناقض و تعریف آن

و آن اینکه :

تناقض عبارت ازاختلاف دوقضیه است با بجاب وسلب نه غیر آن [وبنا براین تناقض بین دو قضیهٔ حاصل میشود که تنها از لحاظ ایجاب و لبب مختلف باشند و از جهت اختلاف درسلب وایجاب که اختلاف در کیف است] به نعویکه لازم آید که صدقاًو کذباً با یکدگر جمع نشوند و بنا براین لازم است که موضوع و محمول و شرطو نسبت ها و جهات در آن دو مختلف نباشد

و در قضایای محیطه نیازی بشرط زیادتری [از شرایط بر شمر ده شده] <sup>۲</sup>نیست و بلکه همان چیزی که ایجاب کرده ایم بعینه سلب میکنیم مانند اینکه در قضیهٔ «بتاته» گوئیم «کل فلان بالضرورة هو یمکن ان یکون بهماناً» که نقیض آن میشود «لیس بالضرورة کل فلان هو ممکن ان یکون بهماناً» و همان طور است در محیراین قضایا و هرگاه بگوئیم «لاشیئی من الانسان بحجر» نقیص آن میشود« لیس لاشیئی من الانسان بحجر » و بدین ترتیب همان چیزی که ایجاب کردیم در هردو نقیض

۱ منطقیان هشت وحدت در تناقض شرط دانند، منظور شیخ ازلاغیر « له غیر آن» این است که در یقیهٔ اسور باید وحدت داشته باشند و تنها در ایجاب و سلب باید مختلف باشند .

۲۔ منظور ازنسبت ها پنج شرط دیگر است که:جزء،اضافه، کل قوت،و فعل باشد که شیخ همه را وحدت نسبت میداند. قطب ص ۸٦

۳۔ یعنی برخلاف آنچه منطقیان گویند که در قضابای معیطه شرط دیگری هست که عبارت از اختلاف در کم است.قطب ص ۸۸

۶- یعنی در همهٔ قضا یا بعینه آنچه ایجاب میشود سلب خواهد شد و تنها حرف سلب مندرج در آن میشود و جهات کایگر آن اعم از کمیت و یا جهت و یا غیر آن تغییری نمیکند زیرا نقیض هرقضیهٔ رفع همان قضیه سیباشد و تغییرات حاصلهٔ در آن همه تابع نقیض است نه تابع اصل قضیه . سلب کردیم بجز اینکه از سلب استغراق در ایجاب لازم آید تیقن سلب بعض با جو از ایجاب بعض دیگر <sup>،</sup>

و از سلب استغراق در قضیهٔ سالبهٔ [مستغرقه ] لازم سیاید تیقن ایجاب در بعض دیگر با جواز سلب بعض" و قضیهٔ که اختصاص به بعضی دارد [یعنی محصورهٔ جزئیه] از جهت همان بعض تقیض نداردمانند آنکه بگوئی: « بعض الحیوان انسان» و «لیس بعض الحیوان انسان» زیرا «بعض» سهمل التعمور است و ممکن است آن بعض از حیوان که انسان است بجز آن بعض باشد که انسان نیست و بنابراین موضوع دو قضیه یکی نیست [تا متناقض باشند] و لکن هرگاه آن بعض را معین گردالیم [و همانطور که گفته شد برای آن نام معینی بگذاریم] و بدین ترتیب آذرا بصورت «ستغرفه» [و کلی] در آوریم چنانکه قبلا بیان شد [در این صورت نقیض خواهد داشت<sup>3</sup>و] او را نقیض خواهد بود شاید بتوان گفت که اصولا محث تناقض نیازی بدان دقت ها و غور و بررسی هائی که مشائیان کرده اند ندارد و هرگاه این قاعده را خواهی شد.

۱ ـ در نسخهٔ کربن: آن دو بحال خود در قضیتین است و در هرحال منظور از دونقیض پس از سلب کردن همان چیزی است که ایجاب کردیم که نقیضین بوجود میآید.

۲- روشن است که سام استفراق دو طرف دارد. سلم بعض و ایجاب بعض مثلا وتنی که گوئیم چنین نیست که همهٔ حیوانها انسان باشند معنی آن این است کمه بعضی از حیوانها السان میباشند و بعض نمی باشند. البته این معنی در مبحث خود بعنی در آن هنگام که بحث از قضایا ثی سانند «نیس کل» و «لیس لاشیشی» شدروشن گردید. قطب ص ۸۸

۳- در متن چاپ تهران معنی عبارت این است و از سلب استغراق در قضیهٔ حالبه
 ۳- در متیقن است سلب بعض است با جواز سلب بعض دیگر . قطب ص ۸۸

٤- و مثلا آن بعض را بنام «ج» بخوانیم و بدیهی است که در این صورت همهٔ «ج»
 «ب» خواهد بودو چون چنین شود تهرآ اتحاد موضوع پیدا میکند و تناقض متحق میشود .

ضابطه بنجم در عكس[مسنوى]

عکس قضیه عبارت از این است که موضوع بالکل محمول و محمول موضوع قرارگیرد باحفظ کیفیت و بقاء صدق و کذب و البته تو خود میدانی که هرگاه بگوئی «کل انسان حیوان» ترا نرسد که گوئی «کل حیوان انسان» و همین طور کلیهٔ قضایائی که موضوع آنها اخص از محمول آن می باشد و البته این امر هست که لااقل [دراینگونه قضایا] بعضی از افراد موضوع حکم بافت میشود که هم موصوف میباشد بوصف «فلان» و هم موصوف میباشد بوصف «بهمان» <sup>۲</sup> که باید آن بعض را «ج» قرض کرد و بنابراین هرگاه بعضی از افراد «فلان» «بهمان» باشد جه آنکه در واقع کل «فلان» هم «بهمان» باشد یوصف از آن "به در این صورت بناچار باید بعضی ازافرادی که موصوف به «بهمان» است مورف هم باشد جه آنکه

زیرا در هرحال «جیم» موصوف بهردو میباشد<sup>ر</sup>

و هرگاه بگوئیم «بالضرور کل انسان هو سمکن ان یکون کاتبآ» پس عکس

۱۰ منظور این است که قضیه وجبه اعم از آنکه کایه باشد و یاجزئیه مانند «بعض حیوان انسان» درعکس کلیت نتوا ندداشته باشدزیرا در کلیه سمکن است محمول اعم از موضوع باشد و بدیهی است که حمل خاص بر عام باعتبار تمام افراد عام سمکن نیست چون در عکس، موضوع محمول و محمول موضوع میشودوبنابراین اگربطور کل درست باشدلازم آید که خاص حمل برهمه افراد عام شود. قطب ص: ۹

۲. هم موموف بوصف حیواناند و هم موموف بوصف انسان یعنی در قضیه «کل انسان حیوان» و بنابراین در قضایای موجبهٔ کلیه عکس موجبه جزئیه است.

۳- یعنی افرادی از حیوان انسان باشد و یا از انسان ناطق باشد.

e مانند «کل انسان ناطق» و «کل تاطق انسان»

ه ـ مائند بعض حيوان ا نسان .

۲- یعنی همانطورکه در اصل است در عکس نیز همان طور باشد. کمه قدر متین ملاك است تا تاعد کلی باشد.

۷\_ یعنی به «فلان» و «بهمان»

آن این میشود که «بالضرورة بعض ما یمکن ان یکون کاتب**اً نه**و انسان»<sup>ر</sup>

و همین طور است جهات دیگر غیر از امکان [یّعنی وجوب و استناع که در عکس قضایا] عیناً با محمول سنتقل میشود؟

[مانند «بالضرورة بعض ما يجب ان يكون حيواناً» يا «بالضرورة بعض ما يحتنع ان يكون حجراً فهو انسان» وبدين ترتيب همهٔ قضايا ضروريه بتاته ميشوند و از غلط و اشتباء در امان خواهد بود . ]

و عکس قضیهٔ ضروریه موجبهٔ بتاته عیناً موجبه ضروریه بتاته میباشد با هر جهتی که باشد .

بس قضیهٔ محیطهٔ بتاته و هم قضیهٔ جزئیه بتاته را انعکاس بدین صورت خواهد بودکه چیزی از افراد محمول موصوف به موضوع است بطور اهمال [وغیر معین] و هرگاه [درسالبه کایه]«بالضرورة لاشیئی من الانسان بحجر» درست باشد پس«لاشیئی من الحجر بانسان بالضرورة» نیز درست خواهد بود

و الا اگریافت شود چیزی از موضوعات یکی از آن دو [«انسان و حجر»] که عیناً موصوف بآن دگر باشد لازم آید که انحصار بر کذب یکی از آن دو واقع لشود [و آنچه در تعریف عکس گفته آمد : با «بقاء صدق و گذب» درست نباشد] و بلکه لازم آید که هردو [یمنی عکس واصل] کاذب باشند<sup>م</sup>

۱۰ منظور این است که ضروریه میشود یعنی عکس موجبهٔ ضروریه نیز ضروریه میشود
و البته این بنابر عقیده شیخ اشراق است که هیچ نوع قضیهٔ غیر بتاتهٔ وجود ندارد نه به مذهب مشائیان زیرا آنان گویند عکس آن ضروریه نمیشود . قطب می ۹۱.
۲۰ عکس قضیه مستنعه و واجبه عیناً مانند اصل است از لعاظ جهت.
۳۰ یعنی بطور بعض نامهین . یعنی عکس آن جزئی است در ستن چاپ کرین :
۱۰ انعکامی است براین مینی که چیزی از محمول موصوف به موضوع است بطور مهملهٔ جزئیه مشال متن مربوط به صاله کلیه است .

بثيه در مقحه بعد

و در قضیه ضروریهٔ بتاته اگر امکان جزء محمول آن باشد در این صورت اگر با محمول حرف سلب هم باشد عیناً منتقل به موضوع می شود [یعنی محمول با جهت امکان و حرف سلب یک جا در عکس آن ، موضوع شود و موضوع محمول قرار گیرد] مانند گفتارآنان که گویند «بالضرورة کل انسان هو ممکن آلایکون کا تباً» ترار گیرد] مانند گفتارآنان که گویند «بالضرورة کل انسان هو ممکن آلایکون کا تباً» [ وبطوریکهٔ ملاحظه میشود] این قضیه ، قضیه بتاته موجبه است که عکس آن میشود «بالضرورة شیئی مایمکن ان لایکون کا تباقهو انسان » و بسیاری از مشائیان [ در عکس قضایای ضروریهٔ موجبه] اشتباء کرده الد[و گفته اند که عکس آن ضروریه نمی باشد]

ودر مثل«لیس بعض العیوان انسان» ۲ هر گاه آن بعض [مهمل و نامعین] را معین و مشخص کئی [و چنانکه مقرر داشتیم برای او لامی خاص بگذاری] و بصورت کلی در آوری منعکس میشود بانچه که درجای خود گفتیم ۴ و یا اینکه حرف سلب را

موموف بیکدگر باشند ومثلابعضیاز افراد انسان منگ باشد و بالعکس سرا نجام لازم آید که هردو یعنی اصل و عکس کاذب باشد .

بتيه از صنحه ليل

يدين بيان كه اكر عكس آنسالية كليه نباشد بعنى عكس «بالضرورة لاشيئى من الانسان بحجره «لاشي من الحجر بانسان بالضرورة» نباشد نقيض عكس بايد درست باشد ببرهان خف و نقيض آن «ليس لاشيئى من الانسان بحجر» ميباشد كه نتيجه آن اين ميشود كه «بعض الحجر انسان» زيرا قبلا بيان شد كه سلب استغراق درقضيه سالبة ايجاب بعض خوا هد بود و در اين صورت خلاف فرض لازم آيد زيرافرض اين است كه اصل درست است و بايد عكس نيز صادق باشد در حال كه كاذب است وبلكه منتهى مى شود كه هم أصل و هم عكس كاذب باشد چه آنكه عكس اين قضيه موجبة جزئيه ميشود « يعني مين و هم عكس اين هردو كاذب است.

۱- ژیرا تاعده در عکس این است که کل محمول موضوع شود . شرح قطب ص۹۳
 ۲- ژیرا حرف سلب جزء بیحمول است و معدولة المحمول است .
 ۲- یعنی مالبة جزئیه .
 ۶- یعنی همانطور که در عکس مالبه کلیه گفتیم چون بنابر قاعدهٔ شیخ بصورت مالبه کلیه در میآید بس تابع عکس آن میباشد .

جزء محمول قرار داده و بگوئی « بعضالحیوان هو غیر انسان » کهدر این صورت منعکس میشود به «بعض غیرالانسان حیوان»'

و در غیر اینحال[دو شرط یعنی هرگاه سالیه جزئیه بصورت کلی در نیاید و بصورت معدوله هم در نیاید] منعکس نخواهه شد .

و بنابراین گفتار خود را که گوئی «لاشیئی من السریر علی الملک» نتوانی عکس کنی به «لاشیئی من الملک علی السریر» بدون آنکه کلیهٔ اجزاء محمول را نقل بموضوع نمائی [زیرا عکس آن باین صورت] که «لاشیئی من الملک علی السریر» باطل میباشد [و عکس درست آن این است] که «لاشیئی منا علی الملک بسریر» بس ناچار باید کلمهٔ «علی» را با محمول نقل مکان کردزیرا[زیراین لفظ در این قضیه] از اجزاء محمول میباشد.

و ایراد عکوس و نقیض وسوالب و مهملات بعضیه برای اشعار[وآگاهی] وشناخت [قوانین منطقی] استو نه برای اینکه [در ساحث بعدی] نیازی باینگونه قضایا و سائل باشد.

#### ضابطة ششم در آنچه متعلق به قياس است

و آن اینکه :

هرقیاسی نباید [سرکب]ازکمتر از دو قضیه باشدزیرا[درقیاسات] یا یکی از قضایای آن خود به تنهائی همهٔ نتیجه را عیناً در بردارد که [ اینگونه تیاسات] شرطی میباشد و در [ هریک از دو فرض] وضع«مقدم» و رفع «تالی» [برای بدست آمدن نتیجهٔ مطلوب] نیاز به قضیهٔ دیگر میباشد[که همان مقدمه دیگر خواهد بود و بناچار دو مقدمه پدید میاید] اینگونه قیاسات استثنائی خواهد بود .

و یااینکه[یک قضیهٔ قیاس] مناسب با یک جزه مطلوب باشد [و یکی از دو جزه مطلوبرا در برداشته باشد] ناچار باید [ قضیهٔ دیگری باشد ] که مناسب

۱۰ دراین صورت صریحاً موجبة جزئید است و عکس آن موجبة جزئید خواهد بود.
 ۲ - ریرا سالبة جزئید عکس تدارد.

با جزء دوم باشد [یعنی پارهٔ دوم نتیجه را در برداشته پاشد] و آن قضیه، سقدمهٔ دیگر قیاس خواهد بود[و بدین ترتیب دوسقدمه بوجود سیآید] و اینگونه قیاس ها قیاس اقترانی خواهد بود وبدین نام خوانده میشود[زیرا هریک از دو جزءمطلوب مندرج در یکی از دو مقدمه میباشد]

[و همانطور که هرقیاس حداقل مرکب از دوقضیه است و کمتراز آن نتواند باشد] ، یک قیاس از بیش از دو قضیه مرکب تمی شود زیرا مطلوب را بیش از دو جزء نمی باشد [وهرگاه در قیاسات اقترانی] هریک از دو قضیه مناسب با یک جزء مطلوب باشد و[ یکی از دو جزء آنرا در برداشته باشد] سکن نیست که مقدمه سومی [و یا جزء سومی] بدان افزوده [و ضمیمه] شود [ وجایی برای پیوند قضیه سوم نمی باشد].

و در میاسات شرطی[درنوع استندائیآن] تنها بآن مقدمه کهاستنداء بدان انجام میگیرد قیاس کامل تحقق سی پذیرد و ۲ باقی نمیماند مگر استنداء در استندائیات

و اكن [و بلكه] جایز است كه قیاسات متعدد بسیاری باشند كه همه [بیان كننده] و پایداركنندهٔ دو مندسهٔ یك قیاس باشند و [باید دانست كه] اگر قضیهٔ جزء قیاس شود[جزه] مقدسهٔ آن قیاس نامیده میشود. و درقیاس اقتراذی ناچارباید هردو مقدسهٔ آن در یك امر مشترك باشند كه[آن امر مشترك را]حد وسط نامند و هر یك از موضوع و محمول آن دو مقدمه را حد نامند ؟

و [حداوسط که مشترك در هر دو مقدمه است ] بناچار باید یا محمول در یکی از آن دو مقدمه و موضوع در آن دگر باشد و یا موضوع در هردو و یامحمول

۱- بنابراین در عبارت شیخ که گوید «ان القیامی لایکون اقل من قضیتین» تسامع است
 و بهتر این بود که گفته میشد «القیامی مرکب من قضیتین لااقل و لا کثر».

۲ لکن آفتاب برآمده است پس روز سوجود سیباشد و لکن آفتاب برنیاسده است پس روز موجود سیباشد و لکن آفتاب برنیاسده است پس

٣- محکوم علیه مطلوب را حد اصغر و محکوم به آنرا حد اکبر تامند.

در هرد [و از این فروض خالی نباشد] <sup>ر</sup> و بجز حد وسط،[یعنی دو طرف دیگر قیاس] را دو طرف نتیجه گویند و لتیجه همیشه [پس از حذف حداوسط] از ترکیب دو طرف دیگر حاصل

و نیب عیف [پس ، است مدارسی ، او می می میشود . میشود و حداوسط [در نتیجه گیری] حذف میشود .

هرگاه حد متکرر یعنی حداوسط موضوع مقدمد اول و محمول مقدمهٔ دوم باشد عبارت از «سیاق» بعید خواهد بود که [ بسیار دور از ذهن است ] وقیاس بودن آن از لحاظتوجه بهذات خودش[اصلاً] در یافته نمی شود و بنابراین [ این شکل رااز ضروب سنتجه بیرون کردیم و]حذف شد.

و «سیاق» تام [کاسل]از اقترالیات، همانسیاقی است که مداوسط محمول در مقدمهٔ اول و موضوع در مقدمهٔ دوم باشد<sup>،</sup>

#### و در اینجا دقیقه ایست اشراقی :

بدانکه فرق بین سلب آن گاه که قضیه موجبه [معدوله] باشد و بین سلب آنگاه که قاطع نسبت ایجایی [و سالبهٔ محصله] باشد این است که در قسم اول صحیح نیست که حمل برموضوع [ محمول آن حمل برموضوع ] معدوم شود زیرا در اثبات [قضیهٔ موجبه] از وجود موضوع ثابت، گریزی نیست [که ثبوت چیزی برچیزی فرع بر ثبوت مثبت له است] و محمول [اینگونه قضایا] باید حمل بر اسری ثابت شود . برخلاف قسم دوم زیرا محمول منفی را توان از موضوع منفی نفی کرد<sup>7</sup>

۱ - محمول در مغری و موضوع در کیری شکل اول است و عکس آن شکل چهارم است ، محمول در هردو شکل دوم است و موضوع در هردو شکل موم است .

۲. یعنی شکل اول که میاق تام است مورد توجه است. و بنابراین شیخ میاق اتم همان شکل اول را میداندوشکل دوم وموم را نیزشکل کامل نمیداند. منظور ازمیان بعید شکل چهارم است.و بالاخره گوید: شکل چهارم که میاق بعید نامیده میشوددر حقیقت قیامی بودش مورد تردید است.

٣- يعنى الله بالتقاء موضوع جامز است ولكن موجبة بانتفاء موضوع جايز نيست.

لكن این فرق تنها در قضایای شخصیه است نه در قضایای معیطه و جملهٔ معصورات دیگر. زیرا هرگاه بگوئی«كل انسان هو غیر حجر» و یابگوئی«لاشیئی من الانسان بحجر» در هردو نوع قضیه [یعنی قضیه اول كه موجبه معدوله است و قضیهٔ دوم كه سالبهٔ محصله است] حكم بریك یك از افراد موصوف بانسانیت شده است و سلب تنها متعلق به «حجریت» است [نهایت آنكه موجبهٔ معدوله مشتمل بر دو عقد حمل است یكی حمل عنوان موضوع برآن و دیگر حمل محمول و لكن سالبهٔ بسیطه از عقد حمل محمول عاری است لكن محمول به حمل و صف عنوانی موصوف میباشد] و بنابراین ناچار باید همه افراد موصوف بانسانیت ستحقق وموجود باشد [اعم از خارج یا در ذهن] تا درست باشد كه موصوف به وصف حمل عنوانی شود<sup>7</sup>.

و چون [دوقضایای محصوره بین سالبهٔ بعیطه و موجبهٔ معدوله از این جهت یعنی لزوم وجود موضوع] ، رق بر خاست بنابراین [در تمام قضایای ، محصورهٔ معیطه] باید حرف سلب را جزء موضوع یا محمول قرار دهیم تا آنکه باقی نداند برای سا مگر یک نوع قضیه و آن قضیه موجبه [معیطه] باشد [و این کار را برای این کنیم] که اشتباهی در نقل اجزاء قضیه در مقدمات قیاسها حاصل نشود [و اما اینکه چرا حرف سلب را اصولا از قضیه حذف نمیکنیم] بدین جهت که حرف ملب نیز یکی از اجرائی است که در قضیه بودن قضیهٔ سالبه مدخلیت دارد و [چنانکه بیان شد]

۱۰ خلاصهٔ کلام آنکه بنابرتول مشادیان بین مالبهٔ معصله و دوجبهٔ معدوله فرقی است و این قرق از لحاظ ثبوت و عدم ثبوت موضوع است زیرا در فضیهٔ مالبهٔ معمله ثبوت موضوع لازم نیمت و اصولا وجود موضوع لازم لمی باشد چه آنکه ممکن است سالبهٔ بانتفاء موضوع باشد پس گاه باشد که موضوع ثابت باشد و نیست حکمیه از آن ملب گردد وگاه باشد که اصولا موضوعی نباشد و مثلا دربارهٔ شخصی که اصولا وجود خارجی ندارد میتوان گفت که «لیس هو بصیراً» لکن نمیتوان گفت دهو لا بصیر» بصورت معدوله

۲- یعنی موصوف بآنسانیت که وصف عنوانی است اعم از خارج یا ذهن پس در قضیه سالبه بسیطه اگر موضوع در خارج تباشد تاجار باید در ذهن باشد لکن درشخصیات این وضع و حال ندی باشد. شرح قطب ص ۱۰۲. سلب خود جزء تصدیق است [در اینگونه قضایا و اگر برداشته شود قضیه ناقص خواهد شد] و بنابراین[حرف سلب را]جزئی از قضیة موجبه قرار سیدهیم [یعنی بعنوان جزء موجبه ذکر میکنیم نه بطور مطلق بعنوان یکی از اجزاء قضیه ] چه آنکه پیش از این بدانستی که ایجاب امتناع ما را از ذکر سلب ضروری بی نیاز میگرداند.

و [نیز بدانستی که] سلب و ایجابخضیهٔ سکنه یک سان میباشند[ موجبه آن منقلب به سالبه و سالبه آن منقلب به موجبه سیگردد]'

۱- اگر ایراد شود که کنون که میان تضیه موجبه و مالبه درمذهب اشراق فرتی نیست چرا امولاحرف سلب راحذف نمی کنید و جزءمحمول یا موضوع ترار میدهیدجواب میدهد که امولا این توع از قضایا با همین اجزاء تضیه شده اند وموجبه یودن آنها هم موجبهٔ خاصی است که همهٔ اجزاء آن از جمله حرف ملب در آن مدخلیت دا رد.

۲- خلامهٔ کلام اینکه درتضیهٔ شخصیهٔ مثل «زیدلافرس» که سوجهٔ معدوله است و «زید لیس بفرس» که سالبه بسیطه است این فرق وجود دارد که در تضیهٔ اول وجود موضوع ضروری است و درقضیة دوم ضروری لیست و سمکن است سالبه بانتفاء سوضوع باشد و لکن در قضایه می سانند «کل انسان هو غیر حجر» که معدوله است و «لاشیش سن الانسان بحجره که سالبه بسیطهاست از لحاظلزوم وجود سوضوع تفاوتی نمی،اشد زیر! در هردوقضیه در قست سوضوع ، افراد انسان در هردو متصف بوصف عنوانی میباشند و لازمه این اتصاف وجود آن افراد است خواه در خارج و خواه در ذهن بهر طریق وجود آنها لازم است نهایت در نوع سوجبهٔ معدوله یک اتصاف دیگری هست و آن اتصاف افراد ا تسانی اند به وصف حمل آن، یعنی محمول پس در اصل لزوم وجودموضوع تفاوتی بین آن دو لميهاشد و هردوا زا ين جهت موجبه! ند و چون چنين است پس بهتر است و بلکه لازم . است که قضایای سالبه را نیز بصورت سوجبهٔ معدوله در آوریم و این کار فوائدی دارد که از جمله مضبوطتر سیشود در باب قیامات و از اشتباهات سکن سا را سطون میدارد و اسا اینکه چرا حذف نمیکنیم زیرا در هرحال حروف سلب وضع و حال و شکل خاصی بهتضیه میدهد و در اینگونه قضایا حروف سلب خود جزء تعبدین است و احکام تصدیقی درآنها بدان سان و با همان اجزاء صادر شده است و باز دانستی که در قضیه «الالسان بجب ان يمتنع أن يكون حجراً» ما را از قضية «ليس الانسان بالضرورة بحجره بي نياز سيكند بعني بقيددر صنحديمد

و میاق اتم یعنی شکل نخمتین را یک صورت [و یک ضرب از ضروب] نتیجه دهنده بیش لمی باشد و آن[یک ضرب و یک صورت] این است که گفته شود «کل ج ب بنة »و «کلب آبنة » که نتیجه مید هد «کل ج آبته '» و [مطابق قواعد و اصول ما هرگاه مقدمه جزئی باشد ناچار باید] آنرا مستفرقه لمائیم چنانکه گذشت مانند این قیاس که گوئی «بعض الحیوان ناطق» و «کل ناطق ضاحک » که [ مطابق قاعدهٔ خود] آن بعض را با قطع نظر از ناطقیت نامی نهیم و اگر چه [ در واقع و نفس الامر] ناطقت از آن برداشته نمیشود [لکن ما را رمد که ازو قطع نظر کنیم و برای آن بعض مهمل نامی گذاریم] و مثلا تام آنرا «د» بگذاریم و [بدین ترتیب] گفته شود «کل د ناطق» و «کل ناطق فرا در در که ازو قطع نظر کنیم و گفته شود «کل د ناطق» و «کل ناطق فرا که بگوئیم مقدمهٔ جزئیه تبدیل به کلیه میشود و در حصول این نتیجه] نیازی نداریم که بگوئیم «بعض الحیوان » تماثیم تا نتیجه دهد «بعض الحیوان فرا حک» و [بدین ترتیب مقدمهٔ جزئیه نمائیم تا نتیجه دهد «بعض الحیوان فرا حک» ] زیرا « د » بنابر فرض نام آن حیوان نمائیم تا نتیجه دهد «بعض الحیوان فرا حک» ] زیرا « د » بنابر فرض نام آن حیوان نمائیم تا نتیجه دهد «بعض الحیوان فرا حک» ] زیرا « د » بنابر فرض نام آن حیوان نمائیم تا نتیجه دهد «بعض الحیوان فرا حک» ] زیرا « د » بنابر قرض نام آن حیوان نمائیم تا نتیجه دهد «بعض الحیوان فرا حک» ] زیرا « د » بنابر فرض نام آن حیوان نمائیم تا نتیجه دهد «بعض الحیوان انسان» میباشد] و چگونه میتوان نام آن ای حیوان است [ که در «بعض الحیوان انسان» میباشد] و چگونه میتوان نام آن ای خیرا با

و [در اینجا یعنی در سیاق اتم و یا دو مقدمهٔ آن] هرگاه حرف سلبی باشد طبق قاعدهٔ که گذشت بصورت جزءطرفین قرارداده میشود وگفته میشود«کل

بقيه از صفحه قبل

معدولهٔ آن ما را از مالبهٔ بسیطهٔ آن بی نیاز میگرداند و نیز بدانستی که قضایای ممکنه را فرقی بین ایجاب و سلب آنها نمی باشد که موجبهٔ آن سالبه است و سالبه آن موجبه پس همهٔ قضایا موجبهٔ محیطه بتاته می شوند. از شرح قطب ص ۱۰۳-۱۰۰ می هرجائی که موجبهٔ معدوله اقتضای وجود موضوع کند در خارج مالند «کل السان هو غیر حجر» سالبه نیز اقتضامی کند مانند «لاشیشی من الالسان بحجر»

۱- چون همهٔ قضایاموجهٔ کلیه ضروریه خوا هد شد بنابراین ضروب شانزوده گاله که
 در شکل اول گفته شده است که بعضی منتج و بعضی غیر منج است خود به خود منتفی میشود و یک ضرب بیش تر بالی نمی ماند.
 ۲- زیرا حمل شیئی برنفس خود شود.

انمان حیوان و کل حیوان فهو غیر حجر» که نتیجهمیدهد «کل انسان هو غیرحجر» و بنابراین نیازی به تکثر ضروب وحذف بعضی [از آنضروب و بقاء] و اعتبار بعضی دیگر نمی باشد .

و نيز ينون حكم از مقدمه و طرف دوم [يعنى اكبر] بسوى مقدمه و طرف اول [يعنى اصغر بواسطه حداوسط]سرايت ميكند [ حكم از اكبر باصغر متعدى و سنتقل ميشود و اين امر بسبب و ميانجى حداوسط انجام ميكيرد ] بنابراين همه جهات در قضيۀ ضروريه '[بتاته در هردو مقدمه ويا در يكى از آن دو]جزه محمول قرار ميكيرد . تا بدين وسيله حكم با قيد اين جهت [از اكبر باصغر] متعدى شود . مانند «كل انسان بالضرورة هو ممكن الكتابة» و «كل ممكن الكتابة فهوبالضرورة واجب الحيوانية او ممكن المشى» كهنتيجه ميدهد «كل انسان بالضرورة واجب ـ الحيوانية او ممكن المشى»

و بنابراین نیازی به تطویل [و پرگوئی] در باب مختلطات نمی،اشد ویلکه همان ضوابطاشراقی[که در باب قیاسات و محصورات و سلوب وغیره اشارت کردیم] کافی است و اقناع کننده است

۱۰ یعنی ضرورت باشد جهت یا امکان و یا وجوب....

۲- زیرا اصغر موضوع یکی از دو مقدمه است و اکبر موضوع مقدمة دیگر، منظور شیخ بیان ضرب منتج این شکل است یعنی شکل دوم یعنی همانطور که شکل اول را یک ضرب منتج است و اصولا بنابر قاعده و فروض ما بیش از یک ضرب لدارد همین طور شکل دوم نیز یک فرب بیش ندارد و آن ضربی است که سر کب باشد از دو قضیۀ معیطه ویدیهی است که در شکل دوم اصغر موضوع یکی از دو مقدمه است و اکبر موضوع مقدمة دیگر است که در شکل دوم اصغر موضوع یکی از دو مقدمه است و اکبر موضوع مقدمة دیگر زیرا حداوسط معمول در هردو مقدمه است وبنابرا بن باید حداوسط که معمول است دریکی از آن دو مقدمه ثابت برای مرضوع خود باشد و در مقدمهٔ دیگر مسلوب از موضوع خودباشد تا آنکه دو مقدمه یا دو قضیۀ که دو مقدمهٔ شکل دوم اند مختلف شوند و در هر حال منظور شیخ این است که معمول هریک از دو مقدمهٔ شکل دوم را که عبارت از حداوسط منظور شیخ این است که معمول هریک از دو مقدمهٔ شکل دوم را که عبارت از حداوسط منظور شیخ این است که معمول هریک از دو مقدمهٔ شکل دوم را که عبارت از حداوسط منظور شیخ این است که معمول هریک از دو مقدمهٔ شکل دوم را که عبارت از حداوسط است نمیتوان برموضوع مقدمه دیگر ثابت کرد درهر حال عبارت متن که گویده و هی اذا اشراق اختلاف مقدمتین است اعم از آنکه تباین کلی باشد و از تمام وجوه یا نه ونتیجهٔ آشم خروریه بناته است. و اما دو سیاق دیگر [یعنی شکل دوم و سوم] از دنباله های این سیاق اند [یعنی شکل اول] واینجا تاعدهٔ ایست .۔

## قاعله اشراقیان در شکل دوم

و آن [قاعدهٔ اشراقیان در باب شکل دوم ] این است که هرگاه مقدمتین [در سیاق دوم]عبارت از دو قضیهٔ محیطه مختلف الموضوعی باشد که اثبات محمول یکی بردیگر از همهٔ وجوه و یا از وجهی واحد محال بود [ چنانکه در این فرض چنین خواهد بود مانند «کل انسان حیوان و لاشیئی من الاله بحیوان که در کل وجوه است و یا «کل صاهل فرس و لاشیئی من الالسان بفرس» که در بعض وجوه است] در این صورت بطور یقین میدانیم :

که هرگاه یکی از آن دو [موضوع آن دو مقدمه] از چیزهائی بود که بتوان تصور کرد که داخل در تحت موضوع آن دگر باشد . محال نخواهد بود که محمول آنهم حمل برآن موضوعی شود که موضوع آن داخل در تحت آن بود [در حال که محال است] . و بنابراین در این میاق ممتنع است که مصادیتی یکی از آن دوموضوع متصف پدیگری شود<sup>ر</sup>

و هركدام كه در اينجا [ در اين سياق] موضوع نتيجه قرار داده شود و هركدام محمول، بهرحال نتيجه ضرورية بتاته مى باشد و سانند بالضرورة لاشيئى من الانسان باله» يا «لاشيئى من الاله بانسان» و همين طور «لاشئى من الصهال بانسان» ويا ولاشئى من الانسان بصهال» و علت اين امر [و اينكه نتيجه اين دو قضيه ضروريه بتاته است] يا از جهت امتناع حمل محمول اين نتيجه خواهد بود [يعنى آنچه در اصل يكى از دو موضوع بوده است بر وضوع خود كه عيناً همان موضوع آن دگر است] و يا از جهت وجوب سلب نتيجه است [كهناشى از سلب يكى از دو موضوع است از آن ديگر] . ~

> ۱-که حیوان بااله از تمام وجوه ساینت دارند. ۲-که فرس با انسان از تمام وجوه سیانیت ندارند. قطب ص ۱۱۰ .

پس آنچه در دو مقدمه از جهات یا سلوب وجود دارد یاید جزء محمول قرار گیردمانند گفتارتو که گوئی« کل انسان بالضرورة سمکن الکتابة»و« کل مجربالضرورة ستنع الکتابة»'

که لت<sub>ع</sub>جه میشود «الانسان بالضرورة ممتنع الحجریة» و در این صورت [در این سیاق بخصوص] اتحاد محمول از تمام وجوه نیز شرط نیست و بلکه [شرکت و اتحادی که در محمول دو مقدمهٔ این سیاق معتبر است] درماوراء جهتی است که جزه محمول شده است [یعنی در سوای آن جهت باید متحد باشند]<sup>۲</sup>

.-که جهت امکان در این تیامی جزء محمول شده است.

۲. دراین جا سلب ضروری جزء محمول شده است که بدل آن استناع آمده است ، بطوریکه میدانیم در شکل دوم حداوسط که بکرر است محمول دردر دو مقدمه است و موضوع نتیجه طبق قاعده اصغر و محمول آن اکبر میباشد بنابراین در مثال «کل انسان حیوان ولاشیش من الاله بحیوان» اگر حد وسط حذف شود میشود «لاشیش من الانسان باله» و در این شکل بالاصالت ضرورت وجوددارد بس نتيجه، ضرورى بتاته است ولكن اكر جهت ضرورت بالاصاله نباشد باید تانون اشراق را در دو *مقدمه رع*ایت کنیم باینکه جهات و سلوب را <mark>درهر دو</mark> مقدمه جزء سحمول أرار دهيم تاباز هم نتيجه ضرورية بتاته شودأسشروط براينكه جهتي كه جزء محمول یکی از آن دو مقدمه میشود غیر از آن جهتی باشد که جزء محمول آن مقدمهٔ ديكرميشود مانند «كل انسان بالضرورة محكن الكتابة» و«كل حجر بالضرورة ستنع الكتابة» و بدین ترتیب اختلاف حاصل میشود زیرا در طریقهٔ اشراق شرط انتاج شکل دوم این است که دو مقدمهٔ آن مختلف باشد حال این اختلاف باین باشد که یکی سوجیهٔ محصله باشد ودیگریسالبهٔ بسیطه یا اینکه هردو موجبه باشند لکن محمول یکی از آن دو مقدسه مشتمل ارسلب باشد ولو بطور عدولی و اما در جهت انتجار بایدآن جهتی که جزء محمول ایکی از دو مقدمه شده است عمير از جهتي باشد كه محمول آن د گر شده است و چون حرف سلب در یکی از آن دو جزء محمول است نه آن دگر، جهتی که جزء یکی از آن دو است محیر اژ جهتیاست کهجزء آن دگراست و بنابراین لازم نیست که حد وسط کلا و باتمام اجزائش درهر در مقدسه تکرارشود یعنی ممکن نیست و بلکه کافی است که وسطین در یک جزء مشترك باشند. و اما اينكه چرا نتيجه ابن شكل ضروريه بتاته است يا از جهت اين است که موضوعاً مختلفاند و محمولنتیجه که در اصل یکی از دو موضوع بوده است برموضوع خودش که عيناً و در اصل موضوع آن مقدمه بوده است معتنع است حمل شود و يا ازجهت سلبی است که در نتیجه آید که آن سلب نتیجه هم ناشی از سلب یکی از دو سقدمه است و خلاصه از جهت تباینی است که داتاً بین موضوعات دو مقدمه قیاس وجود دارد. . ا و بنابراین[دراینسیاقجایز است] که دو جهت در دو مقدمهٔ قیاس متغایرباشند!

و مخرج [و بیان اثبات] آن از راه سیاق اول " این است که [ گفته شود ] ; این دو گفتار عبارت از دو قضیه ایست که آنچه برموضوع یکی از آن دو سکن است برموضوع آن دگر معال است و هردو قضیهٔ که آنچه برموضوع یکی از آن دوسکن بود برموضوع آن دگر معال است و هردو قضیهٔ که آنچه برموضوع یکی از آن دوسکن بود برموضوع آن دگر معال باشد بناچار و بالضرورة موضوعات آن دو قضیه ستباین اند و تنیجه این میشود که «این دو گفتار دوقضیه میباشند که ، وضوع آنها بالضرورة متباین است» [و مطلوب حاصل میشود] و همین طور است [ که تغایر جهت دردو مقدمهٔ آن جایزاست] هرگاه دو قضیه بناته و محمول اصلی در یکی از آن دو سکن النسبة ودر دیگری واجب النسبة باند[ که لازم است که دوموضوع آن متباین با اند] " زیرا وجوب نسبت[ که در یکی از آن دو قضیه است] برموضوع آن تضیه دیگری<sup>1</sup> که ممکن النسبة است محتف بودو امکانی "که در آن قضیه است برموضوع آن تضیهٔ دیگر ستنع است"

۱- زیرا با وجودیکه از تمام وجودهم مشترك در محمو نباشند از تمام وجود متحد نباشندویصرف اشتراك فی الجمله نتیجه حاصل میشود پس لازم نیست که هردو مقدمه در حداوسط از تمام وجود مشترك باشند سانند ممکن الکتابة و ممتنع الکتابة لکن مشائیان در این شکل اتحاد محمول را شرط میدانند همانطور که اختلاف در کیف را حتمی میدانند و حال آنکه اشراقیان اختلاف در کیف را شرط حتمی نمی دانند که حتماً اختلاف در سالبهٔ بسیطه وموجه محصله باشد .

۳۔ مانند اشتراك در حمول مذكور در مثال »كتابت» كه وراى جهتى است كه در قضيۂ اول «سمكن» است و در قضيه دوم «ممتنع»است

۲- و تغایر جهت در دو مندمهٔ آن ما را از اختلاف در کیف بی نیاز میکند.
 ۲- چون شکل اول بدیهی الانتاج است این شکل را از راه آن نابت میکند.

ه، مانند «كل انسان بالضرورة ممكن الكتابة» و «كل حجر بالضرورة غيركاتب» و بديهي است كه مابين موضوعين اپن دو قضيه تباين است.

۲- و از این جهت است که صادق نیست که گفته شود» بالضرورة کل انسان کاتب» و یا «بالامکان کل حجر غیر کاتب» و چون موضوعات سنباین اند نتیجهٔ آن ضروریه بتاته است که «لاشیشی بن الحجر بانسان بالضرورة» باشد. و همینطور است [ هرگاه قضیه بتاته باشد ] و محمول بکی از دو مقدسه واجبالنسبة و دیگری ستنعالنسبة باشد که بآن طریق که گفتیم' لازم است [سوضوعین آندو ]متباین باشند.

و هرگاهدراین سیاق، قضیهٔ جرئیهٔ وجود داشته باشد بارعایت و [طبق قاعدهٔ] که سابقاً بگفتیم باید بصورت کلی درآید و البته ساواجب نمیدانیم که در آحاد مقدمات علوم این روش را [یعنی قرار دادن جزئی را بصورت کلی و سالب را بصورت سوجب و غیر ضروری را ضروری] بکار ببریم و جریان دهیم بلکه [منظور سا این است که] هرگاه این قانون و ضابطه را در اینجا بدانیم لاجرم بهردو قضیه و یا مقدمهٔ که برخوریم [که مختلف الموضوع باشند بطوریکه لتوان محمول یکی را برسوضوع دیگر اثبات کرد اعم از موجبه و یا سالبه ، کلیه و یا جزئیه، ضروریه و یا غیره] براساس این قانون در سیابیم و میدانیم که حال و وضع آن چنین است

و ما تطویل [ و پرگوئی ] مشائیان را [در ضروب سنتخه و بیان انتاج و اختلاطات ] برخداوندان آن وا میگذاریم .

و [نیز برای اثبات این سیاق] مخرجو بیان دیگریاست اژ را، قیاس شرطی باین بیان که داگر موضوع این دو مقدمه از چیزهائی بود که صحیح باشد دخول یکی از آن دو در آن دگر لازم آید که آنچه واجب است برجزئیات یکی از آن دو همان چیزی میباشد که روا است برجزئیات آن دگر و» دراین صورت بترتیب و طریق قیاس استثنائی عمل شده «نقیض تالی» استثناء میشود تا «نقیض مقدم» را لتیحه دهد

۱ مانند «كل السان بالضرورة ممكن الكتابة» و «كل حجر بالضرورة فهو معتنع الكتابة» كه نتيجه مىشود «الانسان بالضرورة معتنع الحجرية» در نسخة كربن آمده است كه در اين شق هرگاه يكى واجب النسبة و يكى ديگرمعتنع النسبة باشد...

۲- یعنی در سیابیم که محال است اثبات محمولَیکی از آن دو را برموضوع آن دگر و موضوعین آنها متبایناند.

۳- باین صورت نقیض تالی استناء میشود که «واجب است برجزئیات یکی از آندو آلچه سکن است برجزئیات دیگر» نتیجه میدهدود مرضوع این دو مقدمه از اموری است که ستنع است دخول یکی از آن دو در آن دگر» یعنی متبائیان اند پس حاصل این شد که مقدمین شکل دوم همواره متباین اند.

# قاعدهٔ اشراقی در شکل سوم

قاعدهٔ اشراقیان در این شکل این است که: هرگاه چیز معینی را بیابیم که مثلا بمانند حداوسط در شکل سوم متصف بدو محمول شده باشد' در میابیم [ و میدانیم] که افرادی از یکی از دو محمول بالضرورة یعنی اصغر موصوف به محمول آن دگر است یعنی اکبر [بالضرورة و بهر طریق که باشد] ' چنانکه از مثال «زید حیوان» و «زید انسان» در میابیم که چیزی [و افرادی] از « حیوان انسان » است و برعکس دانسه میشود که چیزی و افرادی از «انسان» نیز «حیوان انسان » است که باشد " [ این مثال در قضایای شاخصه است] . پس هرگاه این چیز معین [ یعنی حداوسط] معنی عام و کلی باشد باید[جزئیات را] بصورت کلی و مستغرقه کنیم [ تاهم صغری و هم کبری طبق قاعدهٔ مامحیطه شود]

مانند «کل انسان حیوان وکل انسان ناطق» و بدین طریق این حصر ویژهٔ چیزمعینی میشود که موصوف بدو امر است ولازم آید که بعضی از هریک، آن دگر بود<sup>ه</sup>

و هرگاه [در این سیاق] بعضی از چیزی، سوصوف بیکی از دو محمول باشد [مانند «بهضالحیوان انسان»] و یا موصوف بهردو محمول [ مانند «بعضالانسان کاتب بالفعل» و «بعض الانسان ضاحک بالفعل » که افرادی از انسان در عین اتصاف به کتابت بالفعل متصف به ضاحکیت بالفعل هم میباشد ]اگر [ طبق قاعدهٔ

۱- زیرا در این شکل حداوسط موضوع در هردو است.

۲- یعنی چه آنکه در مثل درید حیوان» صغری و «زید انسان» کبری باشد و یا بالعکس تیجه میدهد.

۳۔ یعنی بهرطریق که مقدمتین آن تر کیب شود چنانکه در مثال بالا، نهایت درقضیهٔ اول«زیدحیوان» صغریو «زید انسان» کبریاستو نتیجه میدهد که «چیزی از حیوان انسان» است و در دوم که معکوس اول است نتیجه میدهد که «چیزی از انسان حیوان است»

۰ یعنی پس از اینکه بصورت کلی وستغرقه درآید یک چیز معینی که افراد مندرج در موضوع باشد موصوف بدو امر میشود که حیوان و ناطق باشد در مثال شل گذشته نتیجه میدهد که «بعض حیوان ناطق» است و مطلوب همین است. اشراق] آن بعض معین شود [و نامی برایآن گذارده شود] وبصورتمستغرقه و کلی در آبد ، حالآن [در منحصر کردن چیزی معین موصوف بدو امر] مانند حال بعضیه شود و[ در این هنگام] حرف سلب نیز جزء محمول میشود پس منتقل به نتیجهٔ مطلوب میشود<sup>،</sup>

و [پس از اینکهحرف سلب جزء محمولةرارگرفت]«اوسط» در تمام مواضع در این شکل موصوف بدو طرف میشود بدون احتیاج به سالب<sup>۲</sup>

و هرگاه درهر دو مقدمه حرف سلب بائند و هردو [حرف صلب] جزء محمول قرارگیرد باز هم به همان صورت معدوله منتج خواهد بود و صحیح است مانند گفتار تو «کل انسان هولاطائر» و «کل انسان هولافرس» که نتیجه موجبه میشود یعنی این نتیجه حاصل میشود که «بعضی از افراد موجوداتیکه موصوف بلاطا ئریت اند موصوف بلافرسیتاند »

و هرگاه یکی یکی از دو مقدمهمستخرقه باشد [مانند «کلانمان حیوان »] و دیگری غیر مستفرق[مانند«بعضالانسان کاتب بالفعل»] درصورتی که طرفین در موضوع مشترك باشند کافی بوده وجایز است است. زیرا بعض خود داخل در کل است و [باین طریق ] متیقن است که چیزی واحد موصوف بدو محمول میشود و در نتیجه لازم میاید که افرادی از یکی از دو محمول متصف یآن دگر شود [ و مطلوب حاصل گردد] و در این شکل لازم نیست که هریک از دو محمول متصف بدیگری شود او بلکه آنچه لازماست این است که بعضی از افراد یکی از آن دو

۰۱ یعنی سلب منتقل به نتیجه میشود مانند « کل انسان حیوان و کل انسان فهو. عیرالحجره که نتیجه میدهد «بمضالحیوان فهو عمیر حجر»

۲- یعنی نیازی به اینکه سالبهٔ بسیطه باشد نیست وبلکه خودهمان نتیجه را میدهد ۳- منظور این است که در این شکل حتماً کلیت کبری لازم نیست و بلکه تنها کلیت یکی از دو مقدمه کافی است .

٤- سائند «كل جسم حيوان وكل حيوان ناطق » و باين ترتيب سلاحظه سيشود كه همة افراد جسم سوصوف بناطقيت و بالعكس نمى باشد و بلكه يك طرف كـه ناطقيت باشد موصوف به جسميت سيشود و درهر حال نتيجه در اين شكل كلى نيصت تا لازم باشد هردو متصف شوند, شرح قطب ص ١١٢ آن دگر بود مانند «بعض الجسم حیوان و بعض الحیوان ناطق»] زیرا چه بساهر دو محمول و یا یکی از آن دو عامتر از موضوعی بود که حد اوسط طرف دیگر است<sup>ر</sup>

و بنابراین [همانطور که گفته شد] لازم نیست که هریک از آن دو متصف بدیگری شود و بلکه [آنچه لازماست آنست که]افرادی از هریک از آن دوستصف بآن دگربود"

و هرگاه جهات و سلوب را در مقدمات [این سیاق] جزء محمول قرار دهیم [چنانکه در شکل اول و دوم نیز گفته شد] از ضروب و اقسام دیگر و مختلطات یینیاز خواهیم بود<sup>۲</sup>

۱- مثال اول مانند وکل انسان جسم» و «کل انسان حیوان» و مثال دوم «کل
 ۱نسان حیوان» و «کل انسان ناطق» .

۲۰ که بعضی از موصوفات یکی از دو محمولش موصوف بآن دگر است . خلاصهٔ معن آنکه شرایط منتج در شکل دوم طبق قاعده مشائیان این است که اولا باید مندمتین آن از لحاظ کیف مختلف باشند یعنی یکی موجبه باشد و آن دگر مالبه ، و ثانیآ کبرای قیاس کلی باشد و در شکل موم طبق قواعدآنان اولا باید صغرای قیاس موجبه باشد و ثانیاً یکی از دو مقدمهٔ آن کلی باشد یعنی حتماً باید یکی از آن دو کلی باشد و جایز است که هردو کلی باشند و لکن بنابر قاعدهٔ اشراقیان که اولا تمام جزئیات را به کلیات برمیگردانند وثانیاً کلی باشند و لکن بنابر قاعدهٔ اشراقیان که اولا تمام جزئیات را به کلیات برمیگردانند وثانیاً فضایای سالبهٔ رابموجبه تبدیل میکنند وثالثاً تمام جهات را به کلیات برمیگردانند وثانیاً و ثانیاً سلوب در مقدمات جزء تضایا میشوند و ثالثاً یصورت بتاته و ضروریه در میآیند پس یک صورت و ضرب منتج بیش نخواهد داشت . و همین طور است در شکل موم که جزئیات تبدیل به کلیات میگردد و ملوب جزء محمول میشود و در نتیجه اوسط موصوف به طرفین میگردد .

شیخ در سیاق دوم و سوم پس از بیان شروط و ضروب منتج، هریک از دو سیاق را از راه شکل اول که بدیهی الانتاج است با ترتیب مغری و کبری بیان کرده است.

۲۔ زیرا بازگشت همه آنهابه یک ضرب است که همان رجوع به موجبه کلیهٔ ضروریه است پس از اتسام و ضرورت منتجه و غیر منتجه و مختلطات بی نیاز میشویم . ٧٤

و مدار [آن شکل] بریک امر خواهد بود و آن این است که بعضی از افراد یکی از متدمات آن بطور یتین [یعنی حداوسط که موضوع درهر دو مقدمه است] متصف بود بدو امر [ که عبارت از اصغر و اکبر باشد] و مخرج و بیان این شکل از راه شکل اول این است که «این دو گفتار عبارت از دو قضیهٔ میباشند که در آنها دو امری [و فردی] میباشد که متصف بهردو محمول میشوند و هردوقضیهٔ که در آلها افرادی باشد که متصف بهردو محمول شوند پس بعضی از موضوعات یکی از دو محمول آن دومتصف بآن دگر میشود پس بعضی از موضوعات یکی از ترتیب بسیاری از تطویلات و درازگوئیهااز ما برداشته میشود .

# فصل در شرطیات

[در اقترانیات شرطیه]

گاه قیاسات اقترانی از قضایای شرطیه نیز ترکیب سیشوند [همانطورکه از حملیات]چنانکه[درقیاس اقترانی مرکب ازشرطیات متصله] گوئی «هرآن گاه که آفتاب برآسده باشد روز موجود باشدو هرآنگاه که روز موجود باشد ستارگان پنهان باشند» که نتیجه دهد «هرآنگاه که آفتاب برآمده باشد ستارگان پنهان باشند»

و شرایط و حدود [در قیاسات اقترانی که مرکب باشند از شرطیات متصله] سانند همان شرایطی است.که [در قیاسات مرکب از حملیات]گفته شد .

وگاه باشد که قیاسی مرکب از شرطیه و حملیه شود و آنچه نزدیک [ به طبع و با آن سازگار بود] آن نوع شکلی است که شرکت بین مقدمتین آن در تالی بود و قضیهٔ حملیه، کبرای قیاس بود . سانند «کلماکان [کل] ج ب فکل ه د و کل د آ» پس نتیجهٔ که حاصل میشود «شرطیهٔ متصلهٔ خواهد بودکه مقدم آن عیناً مقدم صغرای قیاس و تالی آن نتیجهٔ تألیف تالی و حملیه است» مانندگفتار ما «کلما کان ج ب فکل ه آ»

۱۰ و آن چهار قسم است زیرا حملیه یا صغرای قیاس است و یا کبری و درهردوفرض شرکت در حملیه و متصله یا در مقدم است یا در تالی و بدین ترتیب اشکال اربعه بوجود میآید. سپس به قسم چهارم اشاره کرده است و گفته است: آنچه با طبع آدمی سازگار است و قربب به طبع است این شکل است که شرکت در آن دو قضیه، در تالی باشد و علاوه برآن، قضیهٔ حملیه، کبرای تیاس باشد و بطوریکه ملاحظه میشود قیاساتی که مرکب از قضایای منفصله و یا از متصله و تحملیه و یا از منفصله و متصله باشد رها کرده است، زیرا در شرطیات آنچه مورد توجه است و بکار برده میشود قیامی است در از حملی و متصله است.

#### فصل درقياس خلف

قیامی که در آن حقیقت مطلوب بسبب ابطال نقدض آن ثابت میشود قیاس نلف است. و آن از دو قیاس اقترانی و استثنائی ترکیب میابد، ماننداینکه گوئی رگاه «لاشیئی من ج ب» درست نباشد پس [لااقل] «بعض ج ب ۳ [ک فقیض ست] درست خواهد بود و بنابراینکه «کل ج ب» حق باشد بنابر آنچه بگفتیم نیجه این میشود که اگر «لاشیئی من ج ب» درست نباشدلازم آید که «بعض ج آ» رست باشد و اگر بخواهی میتوانی [این نتیجهٔ حاصل را که «بعض ج آ» است بقاعدهٔ اشراق بصورت قضیه ] محیطه در آوری چنانکه بیان شد باین ترتیب که نقیض مطلوب را ک متالی شرطیه است [بعض ج ب] بصورت قضیهٔ محیطه ر آوری [و نام آنرا «د»گذاری که شکل قیاس این میشود که هرگاه لاشئی من ج میاشد و از ما آنرا «د» گذاری که شکل قیاس این میشود که هرگاه لاشئی من ج درست نباشد پس کل د ب درست باشد و از طرفی میدائیم که کل ب آ میباشد

۱- در این قیاس مطلوب را از راه ابطال لازم نقیض آن ثابت میکند و آن سرکب ز دو قواس است که یکی از آن دو قیاس اقترائی است و دیگر استئنائی در آن نشان داده <u>شود که هرگاه نتیجهٔ که از قیاس حاصل میشود باطل باشد ب</u>حکم استاع اجتماع وارتفاع نیضین پس بناچار باید نقیض آن درست باشد و سپس می نمایاند که بطلان نقیض مطلوب مری بدیهی است و در نتیجه باید خود مطلوب درست باشد و مثلا مطلوب از «کل انسان سوان ولاشیئی من الحیوان بحجره این است که «لاشیتی من الانان بحجر» حال اگر گفته مود که این مطلوب و نتیجه درست نیست چون اجتماع و ارتفاع نقیضین محال است پس اید نقیض مطلوب درست باشد و آن «کل انسان میران ولاشیئی من الحیوان بحجره این است که «لاشیتی من الانان بحجر» حال اگر گفته مود که این مطلوب و نتیجه درست نیست چون اجتماع و ارتفاع نقیضین محال است پس مود که این مطلوب درست باشد و آن «کل انسان حجر» است و یا لاائل « بعض الانسان بخره جمادات باشد و کذب این اس بدیهی است پس همان مطلوب و عین آن درستمی باشد جزه جمادات باشد و کذب این اس بدیهی است پس همان مطلوب و عین آن درستمی باشد

و بنابراین لتیجه میشود که اگر لاشینیمن ج ب درست نباشد پس کل د آ درست است].

و [بعبارت دیگر پس از آنکه نقیض که تالی شرطیه است بصورت محیطـه در آمد] نقیض تائی را که [لاشئی من جآ است] استناء کنی،در این صورت نتیجه نقیض مقدم میشود و آن اینکه «لاشئی من ج ب» کاذب نیست و بلکه صادق است پس در قیامی خلف بیان میشود که نتیجه محال نه از مقدمهٔ صادقه حاصل میشود و نه از ترتیب و شکل قیاس پس معین است که از ناحیهٔ نقیض مطلوب است.

### ضابطه هفتم در مواد قباسات برهانی

و آن اینکه :

در دانشهای حقیقی بجز برهان چیز دیگری بکار نیاید و آن [برهان] قیاسی بود سرکب از مقدمات یقینی و آنچه را بطور یقین از مقدمات اندر یابیم یا اولیات

بود و آنها آن نوع معلوماتی است که تصدیق [ وحصول] آنها موقوف به چیزی جز تصور حدود [و دو طرف قضیه] نباشد [اینگونه دانشها اگر چه از راه کسب باشد باز هم جزء اولیات محموب میشوند ] زیرا پس از تصور حدود و اطراف و موضوع و محمول آنها کسی را نرسد که انکار کند.

[و تصور حدود و اطراف آن در حصول یقین کافی بود']

مانند حکم تو باینکه «کل بزرگتر از جزء خوداست» و یا «چیزهائی ک مساوی با یک امر میباشند همه بایکدگر مساویند» و بااینکه « سیاهی و سپیدی در یک محل جمع لمیشوند».

و یا [معلوماتی سیباشد] که ازراه مشاهدات بواسطهٔ قوای ظاهره و یاقوای باطنه حاصل سیشود [یعنی آنچه بقوای ظاهره ویا باطنهٔ تودرآید]مانند «محسومات» مانند [علم تو باینکه] «آفتاب نور دهنده و روشن کننده است» و یا علم تو باینکه تو را شهوتی وغضب است

[باید بدانی که]مشاهداتتو برای غیرنوحجت نبودماداًم که شعورومشاعر او نیز بمانند مشاعر وشعور تو نباشد"]

و یا [آن معلومات] حاصل از مقدمات حدسی [و از نوع حدسیات] میباشد و حدسیات را برا اس قاعدهٔ اشراق اقسامی است اسجر بات وآن عبارت از مشاهدات متکرره است که بسبب تکرار، یقین آورد بدان سان که نفس انسان از اتفاقی بودن آن در امان باشد [و او را یقین شود که این امر نه برحسب اتفاق بود] . بمانند

۱۰ یعنی تصور دو طرف قضیه کالی است در جزم ذهنی به نسبت بین آن دو و در این صورت کسی را نرسد که انکار کند سگر عنادی خاص داشته باشد. قطب ص۱۱ ۲۰ مشاهدات عبارت از چیزهائی است که عقل بواسطه قوای ظاهره یا باطنه حکم میکند و مانند دانش سا بذات خود و افعال خود که مدرکات نفوس سا است لکن باید دانست که آنچه مدرك بغیر حواس ظاهره است جزء وجدانیات دانسته اند. قطب ص۱۱۸ ۲۰ مثلا کسی را که قوه بینائی نباشد لتواند دریابد که آفتاب روشن است و برای شخص کودن و کول نیز نبوان از راه مشاهدات اموری مشابه را ثابت کرد. آنکه حکم کنی کـه «زدن با تازیانه رنج آور بود» و [باید دانست کـه] اینگونه احکام از راه استقراء حاصل نمیشود[زیرا استقراء درتماممواردافادهٔ یقین نمی کند]

چه آنکه ب-استقراء عبارت حکم کلی است که از راه جزئیات [وبررسی موارد] بسهار بدست آمده باشد [ پس هرگاه حکم حاصل از استقراء چنین باشد که شامل تمام جزئيات شود استقراء تام خواهد بود مانند اينك گوئى «حيوان، نبات و جماد متحیزاند» پس «هرجسمی متحیز است» اینگونه احکام استقرائی مفید یقین است و هرگاه حکم حاصل از راه استقراء شامل تمام جزئیات نشود استقراء ناقص خواهد ہود] و چون استقرء بدین سعنی باشد [و عبارت از این اس ہود] در میا ہے کہ حکم ما براینکه « کل انسان اذا قطم رأسه لایعیشی» تنها حکمی است که از راه بررسی اوضاع و احوال جزئيات بسيار حاصل شده است له بررسي همه جزئيات زيرا تمام جزئیات [موجود در جهان ] را لتوان دید [و بررسی کرد]، در استقراء هرگاه افراد و جزئیاتی که مورد بررسی قرار میگیرند و باستناد آنها حکمی کلی حاصل میشود از يك نوع باشند و متحدالنوع باشند. افادهُ يقين سيكند [واستقراء تامخواهد بود] چنانک، در مثالهای یاد شده و هرگاه افراد بسرسی شده متحدالنوع نباشندگاه باشد که مغید بقین نبوند مانندحکم تو با بنکه «هرجانوری در هنگام خوردن فک زیرین را بجنباند» که [بدیهیاست که این حکم] از راه استقراء [و بررسی افرادی] حاصل شده است که مورد [دیده و]سشا هدهٔ تو بوده است.

و حال آنکه روا باشد که حکم جانورانی را که ندیدهٔ باژگونه آنچه دیدهٔ بود مثلا بمانند تعساح' ۲\_ متواترات \_ متواترات نیز از جملهٔ حدسیات میباشد و آن

۱- خلاصهٔ کلام آنکه هرگاه حکم شامل تمام جزئیات شود استفراء تام است واگر شامل تمام جزئیات نباشد غیر تآم است در اینجا یعنی درباب استفراء تام و ناقص دربد و امر چنین مستفاد میشود که هرگاه تمام موارد بررسی شود استفراء تام است والا ناقص بنیه در صفحه بعد عبارت از قضابائی است که انسان از جهت بسیاری گواهی گواهان [و کثرت آنان] بمرحلهٔ [از اذعان و اعتقاد] رسد که بطور یقین حکم کند و انسان را آرامش خاطر بخشد بطوریکه نفس وی را از تبانی [ گواهان بر کذب ] امان حاصل شود و [بدیهی است] آنچیز باید از امور سکنه باشد و حاکم براین امر [مدار و ملاك کثرت و قنت گواهان] همان حصول یقین و عدم آن خواهد بود' و بنابراین مارا نرسد که شمار گواهان ] همان حصول یقین منعصر کنیم .' زیرا بسا باشد که از [ راه گواهی] تعدادی بسیار کم از گواهان یقین حاصل شود و البته قرائن [و نشانه ها] را در صحت وستم مورد گواهی در همهٔ این امور مدخلیت تامی است [ زیرا همین قرائن ونشانه ها است] که هرگاه مقرون بگواهی گواهان شود انسان را حدسیخاص حاصل میشود .

و [باید دانست که] حدسیات تو برای غیر تو حجت نخواهد بود مادام که همان حدسیات با خصوصیات آن که برای تو حاصل شده است برای آن دگرحاصل نگردد .

وآيه از مفحه قبل

لکن شیخ برای رفع این تو هم گفته است که منظور از استقراء تام درموردی است که هدهٔ بسیاری از اسور متحدالنوع بررسی شوند و بدیهی است که اگر امور بررسی شده متحدالنوع باشند حکمی قطعی صادر میشود و اگرمتحدالنوع تباشند بناچار حکم ظنی است و استقراء ناقص است .

۲- یعنی ضابطهٔ کثرت و عدم کثرت گواهان حصول یقین و عدم آن سیاشد و حدی معین وجود ندارد، در باب خبر متواتر در مباحث اصولی بحث شده است که بعضی از اصولیانی حد نصابی معین کرده اندلکن قول مشهور این است که ضابطه آن همان حصول اطمینان و یقین میباشد.

۲۔ زیراگاہ باشد کہ ہواسطۂ تعداد کمی یقین حاصل شود وگاہ باشد کے یا وجود بسیاریگوا ہان یقین حاصل نشود . و اغلب اوقات و هم آدمی به چیزی حکمی کند. درحالی که نادرست بود [پس مقدمات ومواد قضایائی که کلا یا بعضاً مفید یقین نمی باشند عبارت است از: و همیات و آن عبارت از قضایائی بود که وهم انسان در بسیاری از موارد احکامی که در محسوسات جریان دارد و درست است در اسور نامحسوسه جریان مید هدو همان حکمی که درمحسوسات می کند درمعقولات نیزمی کندوبد بهی است که این امرنا درست بود] ا مانند آنکه وجود نفس خود و یا عقل رامنکر شودو یا سنگر وجود موجودی شود

وگاه باشد که عقل رادر [ ترتیب] مقدماتی که نتیجه دهندهٔ نقیض حکم [و هم]است کمک می کند وهنگامیکه به نتیجه [لازم] رسید از آنچه خود تسلیم آن شده است[و قبول کرده است] بازگردد[و سرباز زند]<sup>؛</sup>

و بطور کلی هر امری [و حکمی] و همی که مخالف [با متقضای] عقل است باطل است و عقل هیچگاه حکمی که مخالف با مقتضای حکم عقلی دیگر باشد نمی کند [برخلاف و هم که احکامی مناقض و مخالف با احکام عقل و خود صادر میکند].

<sub>۱</sub> و بنابراین اینگونه قضا و کها در اثبات سالل علمی یکار نرود زیرا بیان شد که آنچه در دانش ها و علوم یکار آید سالل و مقدمات بر هانی است.

۲- چون آنچه در امور محسوسه دیده است همه داری مکان و جهت است و قابل اشارهٔ حسیه، وحس موجودی که در مکان و جهت نباشد ادراك لیکند بنابراین و هم عین آنچه مربوط به محموسات است در معقولات جربان میدهد، مانند لفس ، خرد وموجود لالی جهت، از قطب ص ۱۲٤

۲- یعنی وهم با عقل در ترتیب مقدمات ساعدت وهمراهی میکنند، همان مقدماتی که منتهی به نتیجهٔ مناقض با حکم وهم میشود و هنگامی که مقدمات مرتب شد از همان مقدماتی که خود تسلیم آنها شده است باز میگردد و منکر آن میشود.

٤- شلا با عقل در این مسآله که السان کلی موجود در ذهن است هم آهنگی سیکند و این مقدمه را هم که هر موجود ذهنی در چهت و مکان نیمت قبول میکند لکن نتیجه این مقدمات را که بعضی از موجودات در جهان همتند که در جهت و مکان نمی باشند نمی پذیرد. ه. مشهورات ـ مشهورات [ عبارت ازقضایائی است که عقل با توجه باعتراف مردم بدان از نظر مصلحت عامه یا رقت و حمیت و یا حالات انْفَعالی و یا عادات و شرایع و آداب وجز آنها حکم بآنها میکند]نیز [مانند وهمیات]گاه فطری لمی پاشند [وگاه فطری می باشند] از جمله [مشهورات غیر فطری] آنهائی است که بوسیله حجت و برهان روشن میشوند مانند حکم ما باینکه «نادانی زشت است».

و بعضی [ازمشهوراتمتداونه اصولا باطل و] نا درست بود [چنانکه گویند برادرترایاری کن اگرچه ستمگر بود] وگاه بود که پارهٔ از اولیات [ بدان جهت که سردمان بدان اعتراف کنند] نیزجزء مشهورات بود.'

۲- مقبولات بعضی ازقضایا ، آن گوندقضایائی بود که از شخصی که مورد حسن گمان است پذیرفته میشود [ خواه از جهت مزیت خرد وی بود ویا ازجهت امری آسمانی که اینگونه قضایا که مقبولات باشد از کسی پذیرفته میشود که حسن گمان خاص باو پاشد]

محیلات. بعضیازقضایاعبارتازآن گونه، قضایائی بود که بر گزیده میشوند نه بواسطهٔ [اعتقاد و] تصدیق بآنها و بلکه بواسطهٔ قبض و بسطی که از آنها [در نفس آدسی] حاصل میشود این گونه، قضایا مخیلات نامیده شده اند مانند حکم تو باینکه «عسل تلخ است و تهوع آوراست» "

۸- مشبهات. پارةاز قضایاآنگونه قضایائی است که مزوروبشبهه انداز نده اندو

۱- بیان شد که سلاك مشهور بودن اعتراف همهٔ مردم است و بنابراین اگر مقدمات در قضایای اولیه هم طوری باشد که مورد اعتراف مردم بود از مشهورات محموب میشود مانند «الضدان لایجتمعان» که هم از اولیاتند و هم از مشهورات.

۲- در متن مؤثر . . . تأثیر میکند نه تأثیر تصدیقی، ظاهراین است که یؤثر یعنی بر گزیده شده و پذیرفته میشود درست است .

۲- بدیهی است که این حکم درست نمی باشد لکن حالت انفعالی خاصی که در وضع مخصوص برای آدمی حاصل میشود و نفرتی که درمثل از عصل در آن حال حاصل میشود موجب این حکم میشود . انسان را در مظان اموری [رایج و واجبالقبول] به شبهت اندازد ' و ما بزودی [در باب مغالطه] آنچه لازم است [در این مورد بکوئیم]بکوییم

پس [نتیجه آنکه بطورکلی بایدگفت] در برهانهای [علمی] بجزقضایای یقینیبکار برده نمیشود خواه[آن بقینیات] فطریات باشد و یا قیاسات صحیحی باشد که مبتنی برفطریات بود [که بالاخره مفید یقین است و اساس فطری دارد]

## فصل در تمثيل

تمثیل [عبارت از اثبات حکمی بود در جزئی از جهت ثبوت آن در جزئس دیگر بمناسبت وجه مشترك بین آنها] حکمی است که مفید یقین نبود

و آن امری است که در آن ادعا میشود که حکمی شامل دو امر [جزئی] است بنابراین [ بدان جهت] که آن دو امر مشمول یک معنی مشترك اند و خداوندان جدل این نوع قیاس را بدو راه بیان میکنند : یکی آنکه آن معنی شامل [ و واحدی که شامل هردو بوده و هردو امر جزئی در آن مشتر کند] درهر کجاباشد و [یافت شود] مقرون بآن حکم خواهد بود و [آن حکم محقق میباشد] وبالعکس [ هر کجا آن معنی شامل منتفی است حکم منتفی خواهد بود] و بنابراین [ وجود آ و عدماً متلازم و] متقارناند در محل واحد و [محل نزاع] و هنگامیکه از خود آنان ازچرائی و علت عدم جواز انفکاك آن دو [امر] در محلی که این معنی معهود نبوده ویررسی نشدهاست [ وجه مشترك] خواسته شود در حیز انقطاع و [بی اطلاعی] بوندو [ پاسخی نتوانند بدهند] ۲

۱ ـ در متن چاپ کربن«باس انتزویر»آمدهاست درستن چاپ تهران با شرح قطب «بامر مرج بالتزویر» آمدهاست و ما این را ترجیح دادیم .

۲- مقدمات غیریقینی آنچه از وهیات و مشبهات باشد منالطه و مفسطه است وآنچه سرکب از مشهورات و مسلمات باشد جدل است و آنچه مرکب از مقبولات و مظنونات احت خطابه است و آنچه مَرکب از مخیلات است شعر است . قطب ۱۳٦ ۳- خلاصه اینکه قیاس تمثیل یکی از دو راه ترتیب داده میشود و مورد امتناد بقیه در صفحه بعد طریق دیگر اینکه : کلیهٔ اوصافی [وصفائی] که در مورد مسلم الحکم و [ آنچه بنام] اصل و شاهده نامیده اند [یافت شود] بر می شمارند [ و یک یک را بررسی میکنند تا بملت حکم برخورند و مهس آن وصفی که علت حکم دانندهرگاه در موردی دیگر باشد همان حکم را در آن جریان میدهند] و بدیهی است که در این روش نیز این احتمال از آنان برداشته نمیشود که ممکن است وصفی وجود داشته باشد که آنان از آن غفلت کرده باشند [و از آن بی اطلاع باشند] و مناط حکم هم همان باشد .

بقيه از صفحه قبل

واقع مرشود یکیاز راه طردوعکس است.باینکه دوران بین وجود و عدم شود مثل اینکه گفته شود «هرکجا اسکار وجود داشته باشد حرست هم هست» البته این حکم باتوجه بشدسة خفی ذهنیاست که جربان آن از راه تشبیه است مثلا حاصل آن این میشود که «نبیند حرام است چون خمر حرام است و علت حرمت، اسکار است و آن در لبیند نیز وجود دارد » پس مشبه و مشبه به وجامعی وجود دارد و تاچار هر کجا آنجامع وجود داشته باشد حکمجریان بیدا میکند و مثلا در این مثال خمر اصل است و نبیند فرع است و معنی جامع و مشترك اسکاراست که علت حکماست و حکم بنجو تلازم وجودی و عدسی است و روشن است که در این را ه ایراد اتن هست مثلا لازم سیآید که جامع یعنی اسکار علت حکم باشد و حکم حرمت علت جامع باشد زيرا از حكم بحرمت جامع بنست ميآيد و ازجام هم علت حكم حرمت، ابراد دیگر آنکه قبولدا ریم که معنی جامع در مواردی که برخورد کرده یم مقترن یاین حکم بوده است ولکن در جاها و مواردی که برتخورده ایم چه ۴ و اگر از علت عدم جو ازانفکاك آن دو در مواردى كه برخورد اشده است و ثابت نگرديده است سؤال شوداين شخصچەجواب ميدهد ؟ بناچار بايدگفت بى اطلاع است وچون نمى تواندعدم جواز انفكاك آنرا توجیه کندوحتی اگردریک سوردجایز باشد انفکاك، ناچار تلازم وجودی و عدسی وجود نخوا هد داشت. یعنی اگر در یک سورد جایز باشد انفکاك آن دو و آن فرضاً همان سوردی است که به جامع و علت حکم برخورد نشده است پس تلازم کلی وجودی و عدسی منتفی میشود و علاوه در این روش نه جامع و نه حکم ونه مشبه و نه مشبه به هیچکدام علت تامه نمیباشند و اگر هم جزء علت باشند از کجا که جزئی دیگر وجود نداشته بلند که سا از Tن ناآگاه باشهم . قطب ص ۱۲۷ و چه بسا ممکن است حکمی متعلق [و وابسته] بامری باشد که پس از مدتی دراز از وجود آن آگاهی حاصلشود، درهرحال [دراین راه و روش استدلال پس از بررسیوبر شمردن و جستجو کردن از اوصاف] ثابت میکنند که بجز آن وصفی که موجود در اصل است و مدار حکم و ملاك آن میباشد [ وصف دیگری که علت حکم باشد وجود ندارد و] اوصاف دیگر صالح و سازگار و مقتضی آن حکم نمی باشد [و صلاحیت علیت حکم را ندارند] چه آن که عین آن اوصاف در موارد دیگر وجود دارد و آن حکم و جود ندارد و ثابت میکنند که آن وصف خاص که حکم بآن نسبت داده شده است خود سنتقلا علت است و نه اوصاف دیگر از را عمین وصف در موادی دیگر [مشابه] علت و مقتضی اینگونه حکم است.

[این مطاب بجایخودست] لکن در اینروش استدلال علاوه برآنچه گذشت ایراد دیگری هست و آن اینکه از صحت این امر الغاء [ و طرد کردن] کلیهٔ

۱- خلاصه کلام آنکه، در این روش، استدلال کننه، اوصاف امری که در آن حکم خاص میباشد یک یک بر میشمارد بعنی تمام اوصاف امری که «اصل» یا «شاهد» لامیده میشود بر میشمارد و با مواردی دیگر که عین این ارصاف در آنها همت مقایمه میکند. مثلا اگر در امری کهمورد نظراست و اصل با شاهدنامیده میشود ده صفت وجودداشته باشد. ده امری دیگر مورد توجه ترار میگیرد که هریک یکی ازاین اوصاف را داشته باشد و بررس سيشود كه آيا سابين فلان صفت وحكم خاص تفاوتي هست يا نه وسلاحظه سيكند که سنفی است و مابین آن وصف و حکم تخلف وجود دارد نه تقارن و مازگاری تاآلیجه سىمانديكوصف باشدكهدر هيچ كجا وجود ندارد ازابنجا پىسىبردكه حكم سربوط ياين وصف است شلا علت حدوث خانة را بررسی سیکند وسیگوید ز اوصاف خانه یا تألیف است یا امکان است یا جوهریت است یاجـمیت است سپس علیت یک یک را سفی میکندبدان **جهت که یک یک آنها در موارد دیگری وجود دارند و مقتضی حکم شی باشند و بلکه از** حكم تخلف دارند وسئلا كويد كه علت حدوث خانه اسكان نمي باشد و الا لازم آيد ..... ..... و جوهریت و جسمیت هم نتواند باشد و الاهرجسمی و جوهری بایدخانه ینشدیس آنچه حکمهاو نسبت داده شده است همان تألیف است. پس تنها تألیف و ترکیب خاص است که علت حدوث خانه شده است نه اوصاف دیگر زیرا در مورد دیگر نیز تألیف مقارن با حدوث خانه است ا اوصاف از درجه اعتبار و معتبر دانستن همان یک وصفی که حکم پآن نسبت داد، شده استلازم نمی آید [این امر محقق نمی باشد و مرف انتساب حکم بآن و صفخاص عایت تامه بودن آنرا افاده نمی کند] زیرا این احتمال همچنان باقی است که ممکن است [اوصاف دیگر را نیز خصومیتی باشد که در حکم مدخلیت باشد و یا اینکه] آن وصف خاص در آن امر مخصوص که اصل است علت حکم باشد [و خود اصل و شاهد را در ثبوت حکم بانضمام آن وصف مدخلیت باشد و بعبارت دیگر] ممکن است حکم در اصل تنها مستند بآن وصف مدخلیت باشد و در مشابه آن هم بتوان سرایت داد و بلکه تشخصو تعین [و بالاخره خصومیت] آن اصل را در ثبوت حکم مدخلیت باشد و نین فرض احوط و [قوی تر] است زیرا یقیناً مشتمل برعات حکم مدخلیت باشد و نین فرض احوط و [قوی تر] است زیرا یقیناً مشتمل برعات حکم است . و هرگاه از این امر هم تنزل کنیم[وبگذریم] جایز است [ که هرمرتبهٔ از تعداد اوصاف در ثبوت حکم مدخلیت داشته باشد مثلا] دو بدو وسه به مه وبالاخره هرمرتبی[ز مراتب اعداد اوصاف را تحمومیت] مشلا] دو بدو وسه به مه وبالاخره هرمرتبی[ز مراتب اعداد اوصاف را تر

و بنابراین باید تمامبراتب اعداد اوصاف را برشمرد و بررسی کرد ومدخلیت آنها را در علیت حکم نفی کرد و البته این کار دشوار خواهد بود]

و نیز این احتمال هست که آنچه را که از اوصاف [سبب حکم سیدانند]

 ۲۰ زیراً هرمرتبهٔ را خصوصیتی است که در یک یک لمی،اشد شلا دو وصف را خصوصاتی است که یک ومف و سه وصف را تمی،اشد.

در اینجا شیخ پس از تقریر این روش ایرادات و احتمالاتی که همت بر شعرده است بدین قرار : ۱ - سکن است اوماقی و خصوصیتی باشد که مدار و ملاك حکم آن امر باشد و اکنون بر ما پوشیده باشد ۲ - سکن است این وصف در این مورد و با توجه به تشخص وتعیین این مورد علت حکم باشد ۳ - سکن است مجموع اوماف علت حکم باشند که بطور قطع شامل وصفی که علت است میباشند ۱ - سکن است دو بدو باشند و یا مه به سه و هرمرتبه از مرالب تمداد وصاف آن دباید دانست که چون این روش مبتنی بردوران بین نفی و اثبات نیست روش نامطمن است . رجوع شود به شرح قطب ص ۱۳۸ معین کردهاند [کهسبب حکم است] منقسم بدو قسم گردد و حکم ملازم نبود مگر با یکی ازآن دو [وبااین احتمال[سمکن است] که آن وصف [ویاقسمی از وصف خاص که ملازم با حکم است] در محل نزاع یافت نشود [ بنابراین حکم در آن موضع ثابت نمیشود] و این احتمال [وایراد] نزدیک به همان ایرادی است که قبلا گفته شد که سمکن است [وصفی از اوصاف باشد] که از وجود آن غفلت شده باشد و ملاك [ وعلت حکم] همان باشد

و ادعای استقلال وصفی که در موضع دیگر معین کرده اند [که گفته اند وصف معین در مورد دیگر مشابه نهز خود مستقلا علت همین حکم است] آنها را سود مند نبود [در اثبات ادعایشان] زیرا جایز است که این وصف[معین که مشخص کرده اند] جزء یگی از دو علت باشد [جزء العلة باشد] که بهر کدام افزوده شود مقتضی آن حکم بود [وعلت تامهٔ آن حکم شود]" و جایز است که حکم عامی را امبالی بسیار بود چنانکه بعدها بگوییم [چنانکه حرکت ، آنش و شعاع و مجاورت جسم گرم، همه علل حرارت اند] و بنابراین سکن است در این مورد[خاص با آن وصف مشخص و معین] صفت دیگری باشد که همه بالاجماع مقتضی آن حکم [خاص] باشند و بنابراین [مجدداً] سخن بدین امر بازگردد که [ که در سورد امر دوم] ماقط گردد] هرگاه در موضع دوم نهز ملتزم به برشعردن آنها شوند [اگر باین امر نیز التزام حاصل کنند که علیت سورد دوم هم مشخص شود] گوئیم که آنان جواز نیز التزام حاصل کنند که علیت سورد دوم هم مشخص شود] گوئیم که آنان جواز نیز التزام حاصل کنند که علیت سورد دوم هم مشخص شود] گوئیم که آنان جواز

۱ و شلا در مثال بالا تألیف بردو قسم است ؛ الیری و عنصری و بطور قطع علت حدوث خاله تألیف عنصری است نه الیری. قطب ص ۱۲۹

۲- از این جهت که در اینجا هم گویندسکن است آن وصف که علت حکم دالسته شده است دو قسم باشد و نوع خاص آن علت حکم باشد و آن نوع خاص در محل نزاع وجود نداشته باشد و یا وجود داشته باشد وما ناآگاه باشیمو اگر وصفی یا حالت مخصوص علت حکم باشد لازم نیست که بنجو هام هم علت حکم باشد.

۲- و سکن است دو علت ناقصه باشند که این وصف معین بطور لاعلیالتعین اگر بهریکه اژ آن دو افزوده شود علیت تامه پاید و در آن مورد خاص علت حکم شود . تعلیل حکم عام را در موارد متعدد [به عللمتعدد] منکرند [وروا نمیدالندد که حکمی عام در موارد متعدد مستند بعلل متعدد باشد]

و برای اثبات این امر خود حجت و برهان آورده اند که حاصل حجت وبرهان آنها بازگشت به قیامی تشیل می کند و باین ترتیب از راه قیامی تمثیل مسائلی را ثابت میکند که تمثیل خود مبتنی برهمان مسائل است ا

و نیز هرگاه جایز دانند که برای حکم واحدعام علل متعدد باشد [چنانکه ییان شد] قاعدهٔ آنان دراین امرکه [گویند] آنچه در »اصل » و یا «شاهد » علت حکم است همان نیز در فرع و امر غایب علت میباشد درست نخوا هدبود و همین طور در باب شرط[که گویند همان امری که در «اصل» و یا «شاهد» شرط حکم است در فرع و فرد غایب نیز شرط حکم میباشد]

زیرا [چنانکه بیان شد] جایز است که برای امری عام و یا مشخص علل و شروط [متعددی] باشد برسبیل بدل [اما در باب امر عام که گذشت" و در باب امر مشخص که مستند به علل متعدد باشد بعداً سخنٌ خواهیم گفت]

و از جمله قواعد آنان این است که [ گویند] آنچه دلالت میکند بر وجود امری در «شاهد» همان امر دلالت میکند بروجود مثل همان در «غایب».

در پاسخ [این گفتار] گفته میشو : اگر منظور شما از این دلالت ، دلالت

۱۰ باین طریق که گویند : هرگاه برای حکم واحد عام علل متعدد باشد لازم آید که برای متحرکیت بجز حرکت علت دیگری باشد همچنانکه حرارت راست. یعنی به تیامی به حرارت که دارای علل متعدد است و چون متحرکیت را بجز حرکت علت دیگری نیست بس برای حکم واحد عام نمی تواند علل متعدد باشد . قطب ص ۱۳۰

۲۔ زیرا بیان عدم جواز استناد حکمعام بعلل متعدد خود از را، مشابهات وبالاخر، تعیل میباشد و البته باید دالمت که قیامی تعیل خلاف این را ثابت کرده است زیرا ما میدانیم که حرارت مستند به علل بسیار است چنانکه بیان شد.

۳۔ یعنی مثال آن گذشت که گفته شد حرارت را علل متعد است در باب امر مشخص و خاص نیز بمدآگفته خواهد شد. لذاته [آن وصف است] برحکم عام [لازم آید] که نسبت آن بانچه هم در غایب است و هم در شاهد مساوی باشد وبنابراین دیگر نیازی[به ترتیب قیاس]تمثیل نخواهد بود و اگر خصوصیت اصل و شاهد را مدخلیتی در ثبوت حکم و علیت آن و یا در دلالت آن [وصف برعلیت حکم]باشد در این صورت همان بحث گذشته در باب اعتبار و دخالت آن خصوصیت در علیت تکرار خواهد شد

# فصل در انقسام برهان بهبرهان «ان» و بدهان «لم»

حداوبط [در دو مقدمهٔ قیاس] گاهی علت نسبت طرفین است در ذهن یا در خارج [یعنی علت تصدیق محقل خواهد بود به انتساب اکبر باصغر اثباتاً و یا نفیاً] برهانی که مشتمل براین حداوسط بود برهان «لم» گویند<sup>؟</sup>

وگاهی [اوسط تنها] در ذهن علت نسبت طرفین است یعنی تنها در ذهن علت تصدیق عقل است به نسبت طرفین [نه علت تصدیق و وجود هردو]اینگونه

۱ ـ یعنی هم در اصل و هم در فرع .

۲ اعتراض بر اصل موضوع است نه برتیب قیاس تمثیل،منظور این است که اگر آن انداژه روشن و آشکار باشد که وصف وجود در شاهد بالذات علیت حکم را افاده کند هم در شاهد و هم در نحایب،دیگر نیازی به تکلف تیاس تمثیل نخواهد بود.

۳۔ و مثلا گفته میشود با این فرض که خصوصیت شاهد را مدخلیتی باشد در اثبات و علیت حکم،لازمنیست که در فرع هم عین همان حکم باشد زیرا ممکن است که خصوصیت اصل رادرآنمدخل باشد .

٤- منظور این است که حداوسط علیت ثبوت و یا نفی حکم را افادسی کند یعنی آن حکمی که از حمل اکبر بر اصغر استفاده میشودسانند «این چوب بآتش برخورد کر ده است و هرچیزی که بآتش رسد و برخورد می موزد پس این چوب می موزد» که برخوردآتش علت ثبوت صوختن باشد هم در ذهن و هم در خارج یعنی حکم ذهن هم همین باشد و در خارج و نفس الامر هم همین باشد و البته در برهان «لم» شرط این است که اومط علت وجود اکبر در اصغر باشد ته اینکه علت اکبر باشد مثلا اگرگفته شود «کل انسان حیوان وکل حیوان جسم» حیوان علت وجود جسم در خارج نمی باشد و بلکه معلول وجود او است لکن علت لبوت اکبر است در اصغر است در انسان برهانها را برهان«ان» گویندزیرا تنها بربیان «انیت» حکم اکتفاء و دلالت میکند [یعنی تنها برثبوت آن دلالت دارد] نه بر «لمیت» آن فینفسه.

وگاه باشد که [اینگوله] اوسط ها [که دلالت بر « الیت » حکم میکند] در خارج معلول نسبت اکبربه اصغر است بجز اینکه »اوسط» [از آن نسبت ] بنزد سا روشن تر است [و از این جهت جایز است که از این اوسط بروجود آن نسبت نفس الامری استدلال شود نه برعکس زیرا نسبت نفس الامری مخفی تر از اوسط است ] چنانکه گوئی «این چوب محترق است و هرچیزی که محترق باشد آتش بآن رسیده است [پس بدین چوب آتش رسیده است»] '

## فصل در بیان مطالب ( ارسش ها)

اصول پرسشها [کهمتداول در مقام تعریفات وشناخت اشیاء است] از این قرار است :

ا ـ مطلب [و پرسش بوسیله کلمهٔ] «ما» که بوسیلهٔ آن [ دریافت ] مفهوم چیزی خواسته شود .

۲۔ مطلب [و پرمش بوسیلهٔ کلمهٔ] «هل» که بواسطهٔ آن یکی از دو طرف نقیض [آنچه مدخول و مقرون باو است] خواسته میشود و [قهراً] پاسخ آن بیکی از دو طرف نقیض خواهد بود.۲

۲- [مطلبوپرسش بوسیله] «ای» که بواسطهٔ آن تمیزچیزی[از سشارکات

۱-که احتراقی که حداوسط است در حقیقت معلول نسبت واقعی است که تمامی چوب باشد با آتش و البته گاه باشد که اینگونه حداوسط ها نه معلول نسبت واقعی باشد نه علت آن، چنالکه درصورتیکه اوسط و اکبر متلازم باشند و هردو معلول علت دیگری باشند مانند «کل انسان ضاحک و کل ضاحک کا تب».

۲ خلاصه کلام در خواسته ها ومعارف اینکه علممنقسم میشود به تصور و تصدیق و بنابراین خواست انسافی در شناخت وشناسائیچیزها یا توجه کسب و اکتساب تصور و بقیه پاورتی در صفحه بعد در جنسش] پرسیده میشود [اعم ازتمیز ذاتی و یا عرضی'] ٤- [ مطلب و پرمش بومیله کلمهٔ ] «لَـِم » که بواسطهٔ آن علت تصدیق خواسته میشود<sup>۲</sup>

وگاهی بواسطه آن [کلمهٔ «لم»] علت وجود چیزی در خارج [ پرسیده و] خواسته میشود؟

اینها اصول پرسش هائی است که در مقام شناخت و پرسش از حقایق علمی بکار برده میشود .

و از فروع پرسشها، پرسشی است که بوسیلهٔ کلمه «کیف» میشود و گفته میشود

ہتیہ پاورتیاز صفحہ قبل

معرفت تصوری است و آنچه بوسیله آن این تسمت خواسته و پرسیده میشود کلمهٔ « ما » و «ای» است و یا خواست لومتوجه اکتساب تصدیق است یعنی معرفت تصدیقی و ادات آن نیز دو است «لم» و «هل» بوسیله کلمهٔ «ما» یا شرح اسم خواسته میشودچنانکه گوئی « ما العنقاء» و منظور شناخت معنی لغوی یاشد که داچار جواب معنی همین لغت باشد یعنی یا سخ اجمالی و یا بوسیله کلمهٔ «ما» ما هیت و حقیقت چیزی خواسته میشود و بدیهی است که مؤال از ماهیت پس از معرفت وجود او است چنانکه گوئی «ماالحرکته و «هل» یا بسیط است و یا مرکب ، بواسطهٔ دهل» بسیطه سؤال از وجود چیزی یا لاوجود آن میشودمانند «هل الحرکت موجود قام لا» که ساز ماه در از است مؤال از وجود چیزی یا لاوجود آن میشودمانند معلی است و یا می دود ام است به ماه می از مؤال از وجود چیزی یا دومانه میشود آن میشودمانند

و د هل » مرکبه آنست که بواسطهٔ آن از وجود چیزی برای چیزی پرسیده میشود مانند «هل الحرکة دائمة ام لا» که پاسع آن بیکی از دو طرف نقیض است که مثلا گفته میشود «موجودة» و یا گفته میشود «لا» در پاسخ هل بسیطه،ودر پاسخ از هل مرکبه گفته میشود «دائمة» و یا نقیض آن که «لادائمة» است. قطب ۱۳٤

۱- مانند «ای حیوان هو» که پاسخ داده میشود وناطق» و یا «ضاحک» قطب ۱۳۶ ۲- منظور از علت تصدیق حداوسط است که مقتضی جزم بصدق نتیجه است مانند آنکه گفته شود «چرا عالم حادث است» پس پاسخ داده شود «زیرا متغیر است وهرمتغیری حادث است»

۲. چنانکه گفته شود «چرا مغناطیس آهن را جذب میکند»

دریاسخ آن گفته میشودمبیّین «کمیت» نامند اعم از آنکه [ «کم متصله » باشد ] پرسش از امور متصله باشد مانند مقادیر و یا منفصله باشد مانند اعداد. دیگر کلمهٔ «این» است که گفته شود «این الشیئی» که بومیله آن نسبت چیزی بمکانش خواسته میشود.

دیگر کلمه «متی» است که بوسیله آن نمبت چیزی به زمانش پرسیدهمیشود وگاه باشد که کلمه « ای » ما را از کلمات « این و متی »بی نیاز کند و آن هنگامی است [که کلمه «ای »]مقرون به مطلوب شود چنانکه گفته شود «فی ای آ مکان هو» و یا «فی ای آزمان هو» .

و بنابراین [کلمه «ای"»] مارا هم بینیاز از «این» کند و هم از «متی» ویر همین منوال است غیر آن دو و از جعله مطالب، پرمش بواسطه کلمه «من» است که گفته میشود «من الشخص» و بوسیلهٔ آن خصوص آنچه لذاته ذوی العقول است پرمیده میشود؟

۱- مثل اینکه گفته شود «علی ای کمیة هو» و مشهور این است که «هل» مرکبه جانشین همهٔ اینها میشود. قطب ص ۱۳۵ ۲- زیراکلمهٔ من در وضع عربی ویژه ذوی المقول است که پاسخ داده میشود مثلا که او «زید» است.

«کیف الشدی » و آنجه در پاسخ آن گفته میشود مبتین «کیفیت» نامیده میشودمثل [آنکه

دریاسخ گفته شود] «اینچیزمپید است ویامیاه است»ودیگر کلمهٔ «کم»است و آنچه

### مقاله سوم در مغالطات

و پارهٔ از حکومتها که بین مخنان اشراقیان وبین پارههٔ از سخنانمشائیان وجود دارد و در آن چند فصل است:

فصل اول در مغالطات

گاه هست که غلط در قیاسات بسبب ترتیب آن واقع میشود و آن عبارت از این است که صورت قیاس از نوع هیآت سنتجه نبود[وسازگار باضوا بطی که برشمردیم نباشد.] بدان سان که بیان کردیم.

از جمله چیزهائی که مربوط باین امر است این است که حداوسط تماماً ب. به مقدمهٔ دوم انتقال نیاید '۰

و یا اینکه حداوسط در هردو مقدمه (صغری و کبری) یکی نباشد<sup>.</sup>

و یا اینکه حداوسط مقول برکل افراد نباشد مانند گفتار تو «کل انسان حیوان » و « الحیوان عام » که نتیجه میشود «کل انسان عام » و این خطا و اشتباه از اهمال مقدمهٔ دوم ناشی شده است و ازاین جهت که حیوان مذکور درمقدمهٔ دوم مقول برکل نیست وبلکه ویژهٔ حقیقت ذهنی است بطورمهمل وبنابراین

۱- یعنی از مواردی که غلط از جیت ترتیب است این است که برونتی ضوابطی که معین شده است نباشد، آن ضوابطی که مربوط بصورت و شکل قیاس است. چنا نکه گفته شود «الانسان له شعرو کل شعر ینیت» که نتیجه دهد «الانسان ینیت» و بدیهی است که ..... «الانسان له موردی که جداوسط در دو مقدمه متحد نباشد باینکه مثلا در صغری بالقوه باشد و درکبری بالفعل . شرح قطب ص ۱۱۰

۲۔ زیرا در شکل اول شرط است که کبری کلیت داشته باشددرمال که بصورت مهمله است . از شرح قطب ص ۱۱۰ حکم ازو[بسوی مقدمهٔ اول] متعدی نمیشود [بدان جهت که اوسط در حفیقت نکرار نشده است.]

و یا از این جهت است که یکی از دوطرف دو مقدمه[ یعنی اصغر واکبر ] در نتیجه قرار نمیگیرد بدانسان که در شرایط قیاس بکفتیم' .

پس هرگاهآنچه[در باب شرایط قیاسات منتجه] بگفتیم در نیروی حافظهٔخود نگهداری از اغلاط و اشتباهاتدرامان خواهی بود.

و گاهی غلط ناشی از مواد قیاس باشد مانند مصادره بر مطلوب اول[بدین۔ طریق که نتیجه عیناً با تغییری که در لفظآن داده میشود در قیاس آورده شود] و او این است که نتیجه عیناً وارددرقیاس باشد وتنها ازلحاظ لفظ متغییر بودو یا اینکه مقدمهٔ اخفی از نتیجه و یا مساوی باآن باشد که در این صورت روشن و بیان شدن نتیجه بآن مقدمه، اولیو اقدام نخواهد بود از روشن شدن مقدمه از راه آن نتیجه آ

و یا اینکه مقدمهٔ قیامی نادرست باشدبسبب غلطی که ناشی از تشابه در لفظ است حال[این تشابه و اشتباه در لفظ] ناشی از ادات باشد<sup>ه</sup> و یا ناشی از نام

ا مثل اینکه گفته شود «الفلکالمحدد للجهات جمم لاجهة و رائه وکل چمم لاجهة ورائه فلا ینخرق »که نتیجه دهد «الفلک لاینځرق» در حالکه ملاحظه میشود که موضوع نتیجه: مطلق فلک استانه فلک محدد جهات . پس اصغر که باید موضوع انتیجه باشد در نتیجه واقع نشده است. از شرح قطب ص ۱۶۲.

۲- مانند «کل انسان بشر و کل بشر ضحاك » تا نتیجه دهد «انسان ضحاك است » و بدیهیاست که دراین قیاس همان مطلوب كبری قرار داده شده است و تنها در لفظ متفاوتند و مانند«کل ضاحک انسان» و «کل انسان بشر» نتیجه میشود «کل ضاحک بشر» که صغری عین نتیجه است ( قطب ,ص ۱٤۲).

۲۰ مانند« العالم متغییر و کل متغیر حادث» که نتیجه میشود «العالم حادث» که در این قیاس نتیجه و کبری در ظهور و خفا یکسان و مساویند. البته این شق و شق دیگر کسه اخفی یاشد جزء مغالطاط نیست قظب ص ۱۶۳.

٤- مانند «كل مايعلمه الحكيم فهو كما يعلمه» كه لفظ «هو» ممكن است به مايعلمه برگردد كه كلام درست است و سمكن است به حكيم برگردد كه غلط است زير كه حجررا هم ميداند و در حققت بر قرض دوم خود حكيم هم ما يعلمه مى باشد كه مثلاستك باشد زيرا يكى از معلومات او سنگ است . قطب ص ١٤٣٠. مجازی یا مستعار باشد و یا ناشی از ترکیب یا تعریفی که محتمل الوجوه است باشد .

و گاه باشد که غلط بسبب تقدمو یا تأخر حرفهای سلب و یا تکثر آنحاصل شود و همچنین [تقدم و یا تأخر] جهات برسلوب .

چنانکه بعضی گمان برند که گفتار ما «لیس بالضرورة» و «بالضرورة لیس» برابرند در حال که این گمان[ بطور قطع] خطاست زیرا قضیهٔ نخست برمه کن درست آیدوقضیهٔدوم برمحکن درست نیاید و گفتار [ما که گوئیم] «لایلزم ان یکون» برابربا گفتار ما [که گوئیم]«یلزم ان لایکون» نیست<sup>،</sup>

البته آنچه ممکن نیستگاه ضروریالوجود است و گاه ضروریالعدم برخلاف آنچه«سمکنانلایکون»°باشدزیرا [چننقضیه] عیناً سمکنالوجوداست"مگر اینکهاز

۱۰ اشتباه از نام مانند « بعض المتقوش فرس و کل فرس حیوان» نتیجه میشود «بعض المنقوش حیوان» که اشتباه از فرس مجازی است که محمول در صغری است به فرس حقیقی که موضوع درکبری است، اشتباه در ترکیب مانند « هذا غلام, حمن » به بسکون میم غلام ونون حمن که اختیال میدهد که حمن مضاف الیه باشد یا صغت باشد، قطب ص ٤٤، و مثال موم مانند کلمهٔ مختار که مشترك یی اسم فاعل و مفعول است.

۲۰ زیرا تقدم و تأخر سلوب بر روابط یکباردستنی را واژگون میکند و همین طور تکثر. منوب ممکن است سوجب اثبات شود و همین طوراست تقدم و یا تأخر جهات بر حروف سلب که معنی را دگرگون میکند.

۳- و مثلا «لیس بالضرورة کل انسان کاتب» بر ممکن درست آید و « بالضرورة نیس کل انسان کاتب» بر ممکن درست نیاید که ممتنع است.

٤- زیرا قضیهٔ اول،مکن بامکان عام یا خاص است و قضیهٔ دوم مستنع است.

ه- یعنی در تضیهٔ که درآن نفی امکان شده است دوشق دارد یکی اینکه نفی امکان بعنی استناع باشد و دیگر سلب امکان بمعنی وجوب باشد پس اگر گفته شد فلان امر «لیس۔ بممکن»دو قرد دارد.

۲۰۰ یعنی ممکن بامکان خاص، پس فرق است بین «لیس بممکن» و «ممکن انلا۔ یکون» , امكان در اینگونه قضایا [«ممكن انلایكون»] این خوامته شود كمه [ تنها ] معتنع نباشد كه معنى امكان عام بود كه دراین صورت موجبهٔ آن تبدیل به مالمه ومالمهٔ آن تبدیل به موجبه نمیشود'.

و هرگاه حرفهای سلبرا[ بدان سان که گفتیم]جزو محمولاتیا موضوعات قرار دهی و فزون بر یک حرف سلب بکار نبری [و تاآنجا که توانی سوالبرا بسه موجبات بازگردانی]و به الفاظ ایجاییعدول کنی تاآنکه قضایای سانبه و مرکبات لفظی فزون نگردد ، آنگاه از غلط و خطا در امان خواهی بودو از اینگونه سلب هائی که که به غلط اندازنده اند رهائییایی".

و گاهی غلط[و خطا در قیاسات] ناشی از سور [قضایا]استچنانکهمتلاآن «بعض» که سور قضیه است بجایآن بعضی که جزئی حقیقی است گرفته شود".

و یا اینکه «کل» [بمعنی]کل واحد واحدبا کلبمعنی«جمیع» بجای یک دیگر گرفته شود<sup>ه</sup>

گاهی خطا و غلط ناشی از ایهام عکس است بمانند اینکه کسی حکمم کند که هر رنگی سیاه است و[ این حکمرا]بر اساس صحت اصل قضیه کند کهآن «هر سیاهی رنگ است»باشد ".

1- يعنى «ممكن انلايكون» درحكم و عين « ممكن انيكون» است.

۲- منظور این است که طبق دستوری که قبلا داده است قضایای سالبه تا آنجا که مکن است بموجبه بازگردد و تنها یک سلب باشد که آنهم سالبهٔ معدولة الموضوع یا محمول و با طرفین باشد دراین صورت از تکثیر قیاسات و ترکیبات قیاسی کامته سیشود و این نوع مغالطه که ناشی از سلوب است پیش نخوا هدآمد.

۳۔ مثلا قضیهٔ « بعض الزنجی امود» که یعض اشخاص آنست بجای «بعض الزنجی» که بعض ایعاض است گرفته شود .

٤- درحال که این قضیه که گوئیم «کلواحد منالناس یشبعه رغیف خبز» درست
 ۱٤ مست می معنی جمعیهم یشبعه رغیف خبز» درست نیست. قطب ص ه ٤٠

درحال که دراینجا اصل صادق است لکن عکس صادق نیمت که البته این نوع اعلاط
 اعلاط معنوی است نه لفظی. است.

و گاهی خطا وغلط بسبب ترکیب مفصل واقع شود مانندآنکه بگوئی : «زید پزشک است و خوب است» و این قضیه به معنی «پزشک خوبی است» گرفته شود ایا برعکس ناشی از تفصیل مرکب باشد مانند اینکه بگوئی « عدد پنج زوج است وفرداست» و بجای [این قضیه] گرفته شود که : عدد پنج هم زوج است هم فرد است» و گاهی غلط وخطا [از این راه] ناشی می شود که گمان برده شود که یکی از دو امر متلازم بعینه آن دیگر است و یا اینکه یکی از آن دو علت آن دگر است و دانسته و توجه نشود که بین دوجزه متلازمین بجز مصاحبت و همراهی چیزی دیگر نیست چنانکه استعداد ضحک و نویسندگی در انسان .

این نوع خطا و مغالطه بیشتر اوقات برای کسی پدید میآید که در دانشها راسخ نشده باشد پس [بواسطهٔ نادانی خود] آن امرکه مصاحب و همراهچیزی بودبجای آن چیزی گیرد که بسبب آن پدیدآمده است و بدان قائم است. وگاه باشد که بسیاری از دورهای فاسده مبتنی بر همین گونه خطاها و اشتباهات بود . چنانکه مثلا گفته شود «هرگاه ایوت پدون بنوت و پنوت پدون ایوت» ممکن نباشد لازم آید که هریک ازآن دو متوقف بر دیگری باشد و این دور است.

و بدیهیاست که عبارات وبقدمات ترتیب این دور، فاسد و نادر، است. زیرا [ ابوت و بنوت] همراه و مصاحب همدیگرند نه بسته بیکدیگرو توقف ممتنع آن هنگام است که هریک ازآن دو پایدار بآن دگر باشد.

و درآن صورت است که لازم آید هریک هم متقدم بر نفس خود وهم متقدم

۱- بدیهی است که قضیهٔ پزشک و خوب است باین معنی است که هم پزشک است و هم دارای فضائل اخلاقی خوب است و قضیهٔ پزشک مخوبی است یعنی در پزشکی ساهر است . ۲- بدیهی است که قضیهٔ «الخمسة زوج وفرد» بدین صورت ترکیبی درست است اسا بصورت تفصیل که بگوئی «آلخمسة زوج والخمسة فرد» درست نیست زیرا مفاد قضیه اول این ست که مرکب از فرد و زوج است برخلاف مفاد قضیهٔ دوم. از قطب ۲۵۰ . ۲- که متلازمین اند و لکن هیچیک علت آن دیگر نیست .

برچیزی بود که متقدم بر اوست

و اما آنچه بعضی از اهل دانش کمان کرده ادند که تصور نمی شود که دو امری باشد که هریک بالضرورة همراه [و مصاحب]آن دگر باشد، به قضیهٔ۔ متضایفین نقض میشود زیرا [در متضایفین]وجود هریک متصور نبود مگربالضرورة مصاحبت [و همراه] با وجودآن دیگر .

و برهان او اینست که : هریک ازآن دو اگر بی نیاز ازآن دگر باشد لازم آید که وجود آن بدون وجود آن دگر درست باشد و هرگاه هریک از آن دو را در وجود آن دیگر مدخلیتی باشد لازم آید که هریک از آن دو در وجود متوقف بر آن دگر باشد و اگر یکی ازآن دورا در وجود آن دگر مدخل باشد لازم آید که آن یکی مقدم برآن دگر باشد پس مصاحبت و همراهی در بین نیست.

وچون این برهان سمنوع[ونقض] شد دیگرنشاید برهمانسی بر ردآن اقاسه کرد.۲

و [ آنگهی این برهان] عیناً متوجه متضایفین می شود هم دروجود خارجی آنها وهم در وجود تعقلی و ذهنی آنها باهم<sup>:</sup> و چدبجا [ممکن است] این گوینده متضایفین را از این قاعده بیرون کرده باشد<sup>°</sup> و [حال آنکه] از جملهٔ مغالطات هم این

۰٫ معنی دور مصرح همین است که هم لازم میآید چیزی هم متقدم بر خود باشد و هسم ستخدم بر علت خود کهآن دیگر باشد که هم معلول است هم علت باعتبارات .

۲- یعنی اینگمان وگفتار بوجود متضایفین نقض سیشود.

۳۔ منظور این است که قبلا این برهان نقض شد باینکه بر فرض دوم قبول نداریـــم که معیت و همراهی نباشد زیرا متوقف بودن هریک ازآندو برآندگر منافاتی با معیت ندارد زیرا ممکن است برای دو امر متلازم یک علت خارجی دیگری باشد که ایجاب کند که هریک ازآن دو مصاحب و همراهیکدیگر باشد. از قطب ص ۱۶۷۰.

٤- این برهان منقوض است به مصاحبت و سعیت متضایفین هم در وجود عینی و هم در وجود ذهنی .

ه- و شلاگفته باشد که تصور نشود که دو امری باشد که هریک از آن دو با یکدیگر باشند بیجز سنضایفین . است که قاعدهای بسبب برهانی ثابت شود و سپس ازآنقاعده بدون دلیل چیزی که بحکم کلیت قاعده در تحتآن قرار میگیرد و از افراد آنست و نسبت برهان بآن و بغیرآن یکسان است مستثنی شود، حال انکه غرضما از ایراد اینگونه بررسیها و مباحث علمی همین امر است".

و ارشاد[ باین امر ] است [نه قدحو نقض] با اینکه ممکن است دریک برهان دو گونه مغالطه باشد . و نیز [غرض ما این است] که پژو هنده و[اهل بحث] آگاه شود [ که جایز است] که دوامری باشند که هریک را دردیگری مدخلیتی باشدو تلازم آن دو تنها تلازم معیت باشد و چنین نیست که هر چیزی که درچیز دیگری مدخلیتی داشته باشد تقدم وعلیت مطلقه هم داشته باشدو نیز از شرایط وجود و وجوب مصاحبت ومعیت مدخلیت[مطلقه] نباشد.<sup>3</sup>

و از جمله چیزهائی که بسببآن [درقیاسات] غلط و خطا واقع میشود این است که امری که خاص و ویژهٔ چیزی است بصورت معنی عام گرفته شسود بدین منظور که [ آن معنی ] در امری که از جهتی مشارک با اوست جریان داده و تابت شود مانند آنکه کسی بگوید «سیاهی بدان جهت که رنگ است جامع بصر است» تا [ بدین طریق حکم جامع بودن بصر] به سپیدی نیز متعدی شود °.

<sub>۱</sub> یعنی جلوگیری از ایجاد خطا وغلط است که از جمله بیرون کردن و استثناء کردن فردی است از تحت قاعده بدون دلیل .

<sub>۳</sub>۔ یکی ادعای تفی معیت بر تقدیر توقف هریک بر دیگری و دیگر استثناءستضایفین از قاعدهٔ بدون دلیل.

۲- عبارت متن مغشوش است.متن چاپ کرین و یکی از نمخه بدلهای متن چاپ تهران این است «ولیطلع الباحث علی جواز ان یکون شیآن لکل واحد منهما مدخل فی الاخر فلایتصور الامع المعیة»و متن دیگر که نظاهراً درست تراست این است که «لکل واحد منهمامدخل فی الاخر یتصور مع المعیة» قطب ص ۱۶۸.

؛ \_ مانند استعداد ض**حک وکتابت در انسان که معیت دارند و هیچیک علت آن دگر** نیست،قطب.ص ۱۶۸

ه یعنی بگوید «السوادانما یجمع البصر لانه لون» درحال که سپیدی مفرق بصر است نه جامع بصر واین غلط از اینجا ناشی میشود که علت جامعیت بصررا رنگ بودن سواد ذکر کرده است درحال که رنگ بودن نیست بلکه ملاك حکم رنگ سیاه بودن است . و گاهی غلط و خطا ناشی از این میشود که اسری که بالفعل است بجای امر بالقوه گرفته و ملحوظ شود و برعکس چیزی که بالقوه است بجای بالفعل گرفته شود و یا هریک از امور با لذات و یا با لعرض بجای یکدیگر گرفته شود و یـــا امور ذهنی و محمولات عقلی اعتباری بجای امور خارجی گرفته شود بمانندآنکه مثلا

کسی بشنود که « انسان کلی است» و گمان برد که «کلیت» آن امری استخارجی که در خارج انسان متصف بدان شده و حمل بر آن میشود او بدان جهت حمل برآن میشود که در خارج متصف برآن میباشد] و یا غلط [و خطا] ناشی از این میشود که مثال چیزی بجای خود آن چیز گرفته و ملحوظ شود .

و یا جزء علت بجای علت تامه گرفته و مأخوذ شود .

وياأنچەدرېرھان خلفعلت نادرستىوكذب تېودېجاى اسرىكدوب گرفتەشود .

۱- یعنیگمان بردکنه کلیت بر انسان بدان چهت حمل سیشود که انسان در خارج
 متصف بکلیت است. تطب ص ۱۶۹.

۲۔ مثل اینکه چون میداند که ناروآتش خارجی سوزان است حکم کنه که صورت ۔ ذهنی آن نیز سوزان است و از این راء وجود ذهنیرا باطل کند درحال که صورت ذهنی و وجود علمیرا آثاری دیگر است بجز وجود عینی.

۲- چنانکه مثلا بگوید علت شنیدنودیدن حیات است درحالی که حیات جزء علت است و وجود آلات و صحت آنها نیز جزء دیگر علت اند,

۶ - چنانکه در برهان تمانع . بیان برهان این است که هرگاه دو خدا در چهان وجود داشته باشد.و مثلایکی بخواهد که زید حرکت کندو دیگر بخواهد که ساکن یاشدسه صورت دارد یا هیچیک از حرکت و سکون انجام نمیشود و یا یکی انجام سیشود و آن دیگر انجام . نمیشود و یا هردو انجام سیشود و همهٔ شقوق باطل است زیرا بر فرض اول لازم آید که «زید » نمیشود و یا هردو انجام سیشود و همهٔ شقوق باطل است زیرا بر فرض دوم لازم آید که «زید » نمیشود و یا مدور انجام سیشود و همهٔ شقوق باطل است زیرا بر فرض دوم لازم آید که «زید » نمیشود و یا هردو انجام سیشود و همهٔ شقوق باطل است زیرا بر فرض دوم لازم آید که «زید » ازآن دو خدا ناتوان باشند و بر فرض سوم اجتماع ضدین لازم آید پس خدا یکی است ومغالطه از اینجا ناشی شدماست که محال درصورتی است که دو خدا باشند که ارادهٔ آن دو مختلف باشد و و این ایرادات بر این فرض است و از بطلان این فروض بطلان وجود دو خدائی که دارای. یک اراده باشند لازم نمی آید و البته این مغالطه از راه علت ترار دادن آنچه در حقیقت علت نیست بوده و بر آن نیز منطبق است. از تطب ص ۱۵ ما دادن آنچه در حقیقت علت و یاازراه اجراء طریقهٔ «اولویت» یالااولویت حاصل شود درهنگامیکه اختلاف درنوع باشد چنانکه مثلا کسی بگوید «انسان در وجوب تنفس اولی و اقدام از ماهی نبود بعد از اینکه در حیوانیت مشتر کند! , و همین طور است.[در سورد] اجراء این روش درجهان وجود وحوادت واتفاقات کنانکه کسی بگوید « زید در طول قاست اولی از عمرو نیست بعد از آنکه هردو در انسانیت مشتر کندو بنا براین سز اور نیست که طول قاست ویژهٔ یکی دون دیگری باشد و[درحالی که] این گوینده نمید اند که در اینجا [درجهان وجود] اسبابهائی است که از سانهان است که بسبب همان ها پارهٔ از اسور مکنه واجب میشود و پارهٔ از اسور واجبه معتنع میگردد.

و[حتی]در نوع واحدی که افرادآن متفاوت باشد به کمال ونقص قاعدهٔ «اولویت» ایالااولویت جریان نیابد زیرا گاهباشد که بعضی از اشخاص آن[از جهت کمالی که دارد]اولی و اقدم باشکه بامری از جهت کمال ذاتیو بزودی چگونگی این کمال و حال آن درمباحت بعدی بیاید.

و از جعله اموریکه موجب غلط [وخطاء در قیاسات] میشود این است که امر ممتنع، موجودانگاشته شودوسپس برآن ثبوت فرضی چیزی و حکمی از همان جهت استناعش مبتنی شود ۲.

<sub>1</sub> بدیهی است که این برهان و بیان در هنگامی درست است که هردو از یکنوع باشند و دراین مثال ماهی و انسان از یک نوع نمی باشند پس قاعدهٔ «اولویت اجرا نمیشود. زبراگرچه در حیوانیت سنترکاند اکندر نوع مختلفاند.

۲- یعنی عالم عناصر که معلول حرکات آسمانی است و در اختیار بشر نیست. ۲- چنانکه کسی ادعا کند که شریک باری سمکن است و گوید اگر فرض کنیم وجود

اورا بنا، بر فرض معتنع نخواهدبود، یعنیفرض آن معکن است و هر غیر معتنعیمعکن خواهدبود و نتیجه این میشود که هرگاه وجود شریک باری را فرض کنیم معتنع نخواهدبود بلکه معکن، خواهد بود لکن ما وجود آنرا فرض کردیم پس شریک باری معکن است مفالطه دراینجا ازاین رام است که گوئیم فرض وجود در اموری است که معکن الوجود باشد نه معتنع و ثانیاً فرض کردن معتنع رامعکن تنها در مقام فرض است. و گاهی غلط وخطا ناشی از کم مبالاتی به حیثیات [ واعتبارات] بود مانند آنکه کسی گوید «کلابیض داخل فی مفهومه البیاض» و « زیدابیض» و این قیاس وا بدان جهت ترتیب دهد که حکم بدوتعدی کند و افاده کند که بیاض داخل درحقیقت «زید» است در حالی که سپیدی ازآن جهت که [زید] ابیض است داخل در آنست له از آن جهت که انسان یا حیوان و یا جز آنهاست. و بدین جهت ممکن نیست که «بیاض» تعدی کند به هر آنچه در تحت عنوان «ابیض» است !

از جملة اسوری که ایجاب خطا و غلط میکند تغییردادن اصطلاح بود در سورد ایراد نقض [ یعنیتغییردادن اصطلاح] از محلی کهاطلاقدارد. [وبکاربردن آن درسوردی که نقضواقعمیشود] بمنظور دفعآننقض'.

و از همن باب است که گفته شود «مماثل مماثل مماثل است »[زیرا این قضیه بطوراطلاق درست نخواهدبود واین نتیجه لازم نمی آید مگر آنگاه که مماثلت از تمام وجوه باشد و هرگاه مماثلت از یک وجه باشد لازم آید که آن ماثل هم از همان وجه مماثل باشد و هرگاه جهت مماثلت یکی نباشد اصولاً مماثلتی تحقق

المخلاصه کلام آنکه مفهوم «ابیض» ماله البیاض است بطور مطلق چه آنکه عین بیاض باشد یا معروض آن یا مرکب از هردو، پس درست این است که در مفهوم بیاض چیزی دیگر بجز بیاض معتبرنیست بلکه نفس بیاض معتبر است نه چیزی که بیاض داخل درآن میباشد و همین طور استما یر مشتقات . مثال دیگر اینکه کسی بشئود که کلیات موجود در اذهان و معدوم در اعیان است و بنابراین نه موجود دراعیان و نه معدوم در اذهاند، پس ازآن بدون توجه باعتبارات بگوید کلیات نه سوجودند و نه معدوم. تطب ص ۲۰۵۰.

۲- چنانکه در باب «ابطال جزء در برهان وسط و طرف گفته ، ند اگر جزء وسط سماس با طرفین باشد تجزیه لازم آید و اگر نه، تداخل، پیروان جزءگفته اند قبول نداریم که در جزء -تقسیم لازم آید، بلکه تقسیم در چیزی لازم آید که مؤلف از غیر خود باشدیعنی آنچه لازم آیدانقسام جزءاست از غیرخود که طرفین باشد در اینجا تنها اصطلاح جسم را تغییر داده است و بجای بکار بردن «جزئی که جسم باشد برفرض تقسیم» مؤلف از غیر را بکار برده است. در حقیقت طرف سیخوا هد ثابت کند که جسم است لکن وی گوید که جسم نیست بلکه انقسام در جزء و غیر آن لازم آید در حالی که این معنی همان معنی جسم است و مجرد تغییر اصطلاح مقید نیست. نیابد و لازم نیاید زیرا رواست که چیزی با چیزی از جهتی و در امری مماندت داشته باشد و با چیزی دیگر از جهتی و درامری دیگر.

وهمین طور قضیهٔ «ساوی باساویچیزی نیز مساوی با اواست» درآن هنگام که ساوات از تمام وجوه باشد درست است و اما هرگاه جهت برابری یکی نباشد مانند جسمی که با جسم دیگر از جهت طول برابر باشد و با جسمی دیگر از جهت عرض [که بطورمطلق قضیه ساوات درست نخواه<sup>ر</sup> بود] .

پساگر چیزی از یک جهت با چیزی برابر باشد لازم نمیآیــدکـه با چیز دیگریکه سـاوی باآن چیز است از چهتی دیگر دِجز آنجهت،نیزسـاویباشد' .

و کسیرا نرسد که گوید اصولا اطلاق ساوات درست نباشد مگرآن هنگام که برابری از تمام وجوه باشد زیرا ممکن است که جسمی با جسمی دیگر فقطدر طول برابر باشد<sup>۲</sup> .

و از جمله اموریکه موجب غلط و خطا [در قیامات] میشود این است که که عدم ملکه بجای «ضد» گرفته شود مانند «سکون» که عدم مقابل«عدمملکه» است زیرا [سکون]عبارت از عدم حرکت است درآن چیزی که درآن تصور حرکت میشودوهمین طور«عمی» [ زیراعمیعبارت از نفی بصراست در حق آن کسی که

ا خلاصهٔ کلام اینکه این امراز باب تغییر اصطلاح است، قضیه و قیاس مساوات بدین صورت که بطور مطلق وبدون رعایت حیثیات گفته شود «سائل سائل مماثل است» درست لیست زیر اسکن است که گفته شود که قبول نداریم که مثلا «آ» که سائل با «ب» است که سائل با «ج» است سائل با «ج» باشد زیرا این سائلت در صورتی درست است که بین «آ» و « ب » از تمام وجوة سائلت باشد تا اینکه سائلتی که بین «ب ج» است داخل شود در سائلتی که یین «ب آ» است ازتمام وجوه و همین طور است اگر از یک، وجه باشد پس این قضیه بطور اطلاق سائطه است و باید گفته شود « سائل سائل از وجهی، سائل با آنستاز همان وجه» یا «سائل با سائل چیزی از تمام وجوه مائل با آنستیاز تمام وجوه».

۲- دراین صورت نیز مساوات و سمائلت اطلاق میشود در هرحال باید جهات واعتبارات
 ۸ مرعی شود و شکی نیست که این گونه خطاها از جهت سوء اعتبار حمل است. قطب ص ٤ ه ۱۰

در حقآن صور بصرمیشود واز همینجهت است که چون در حق سنگ تصورب*صیر* بودن نمیشود اعمی نامیده نمیشود ]'.

و ضابطه در شناختن اعدام ۲ این است که هرگامموضوع آنهارا مثلا مانند جسم و انسان همچنان باقی بگذاریم و ملکه را که در این دو مورد حرکت و بینائی است از آنها برداریم نیاز بوضع موضوع جدیدی نخواه د بود تا ما کن یا اعمی بانند و بلکه کافی است که موضوع همچنان باقی گذارده شود و چیزی ازآن سلب شود و بنا براین عدم ملکه نیاز بعلت وجودی ندارد و بلکه علت آن همان عدم علت ملکه است و لکن هرگاه بعنوان ضد گرفته شود ناچار امری وجودی خواهد بود و نیاز بعلت خواهد داشت و لوازم دیگری را بدنبال خواهد داشت و ایجاد غلط و خطا می کند ۲.

و از جملهٔ [اسماء]اعدامآنهائی هستند که امکان[وجود]در آنها شرط نیست مانند قدوسیت و تفرد زیرا [ اینگونه اسماء]نامهای سلوب محض اند۲.

۱- خلاصهٔ کلام اینکه گاهی خطا و غلط در قیاسات ناشی سیتود از اینکه اعدام -ملکه را بجای اضداد و اعدام مطلقه بگیرند و احکام اعدام سطلقه و یا اضداد بر آنها بارکنند و بدیهی است که احکام اعدام مقابل با اعلام مطلق و اضداد تفاوت بسیار دارد . لکن چون اشتباه بین اضداد و اعدام ملکه میشود ازاین جهت گفت عدم ملکه بجای ضد گرفته شود .

و منظوراز اینخابطه شناختن اعدام ملکه است از اضداد.

. بیان اعدام سطلقه و سلوب محضه است نه سلبهای مضاف که اعدام ملکه اند.

و از جملهٔ [اسماء اعدام] آنهائی هستند که در نوع و[سوضوع]واحدهم مطرد نیستند مانند مرودیة'.

و از جمله [اسماء اعدام] آنهائی هستند که [ شرط اطلاق آنها در تمام موارد]اعتبار امکان [وجود] است مانند«عمیو سکون»و[در هرحال] اصطلاحات گوناگون است' .

و [ ازجمله اموری که موجب غلط و خطا درقیاس میشود عبارت از قرار دادن ایجاب وسلب است بجای عدمو ملکه زیرا هیچ امری از دو حالت ایجاب و سلب خارج نیست بر خلاف عدم و ملکه و مثلاً ترا رسد که گوئی « ان الحجر نیس ببصیر»و ترا ئرسد که گوئی «ان الحجر اعمی»<sup>۳</sup>

<sub>1</sub>- یعنیدربعضیافرادنوع امکان آنها شرطاست و در بعضی دیگر شرط نیست مانند مرودیت که عبارت از عدم لحیه است که در شخص کوسچ یعنی مرد بزرگ کوسج شرطاطلاق این نام بر او امکان وجود لحیه نمی باشد و اما دراطلاق آن برکودک شرط امکان شأنیت همت. قطب صروفه .

۲ خلاصه کلام اینکه اسماه اعدام بر چنددسته اند :

الف اسماء اعدامیکه مطلقاً شرط امکانوجود درآنها معتبرنیست، اینگونه اسماء اعدام را اسماء سلوب محض نامند مانند قدوسیت و جزآن.

ب. اساء اعدامیکه یطور اطلاق و در همهٔ افراد و موارد اکان وجود درآنهایعنی ـ درسمیات آنها شرط است اینگونه اسماءرا اعدام ملکه نامند مانند سکون و عمی .

ج اسماء اعلامیکه در پارهٔ از افراد و موضوعات مسیات آنها امکان وجود شرطاست و در پارهٔ از آنها شرط نیست اینگونه اسماء باعتبار مسمیاتی که امکان وجود درآنها شرط است عدم ملکه است و در مواردیکه شرط نیست سلب محض است و باید توجه داشت که این بیان سئائیان است که شیخ تقریر کرده است و در اعدام محضه و اعدام ملکه اصطلاحات مختلف است نزد سئائیان و جز آنها . از قطب ص ۲۰۱۰

۲- سنظور این است که اگریگوئی «الحجرا مایمیراواعمی» درست نیمت و صورت -درست آن این است که بگوئی «الحجر اما بمیر اولیس ببمیر » زیرا «عمی» عدم بصر مطلق نیست تا آنکه از صدق «لیس ببمیر » بر چیزی «اعمی» برآن صادق باشد بلکه «عمی » سلب بقیه پاورتی در منحد بعد از جمله اموری که موجب غلط و [خطاء در قیاس] میشود بکار بردن لفظ عام است که [ بر حسب مورد استعمال] در مواد مختلف بر معانی مختلف اطلاق میشود پس بعضی از آن موارد بجای بعضی دیگر گرفته شود' .

و این موردگرچه مندرج است در تحت خطا و غلطی که ناشی از اشتباه در لفظ است الا اینکه چون کثیرالوقوع است اختصاص بذکر دادیمو [جدای ازآن موارد] بیاوردیم و پیش از این بگفتیم که گاه از عامآن خواسته میشود که لذاته مانع از شرکت برافراد بسیار نباشد و گاه امری مستغرق خواسته میشود و آن این است که حکمشامل یک یکافرادشود ۲و از صدق عام بمعنی نخست و اثبات آن صدق و اثبات خاص لازم نمیآید و لکن از نفی وکذب آن نفی و کذب خاص لازم

بقیه پاورقی از صفحه قبل بصر است از سوردی که در شآنش بصیر بودن است زیرا فرق است بین ایجاب و سلب و عدم و سلکه،در ایجابوسلب هیچ اسری نمیتواند خارج باشد و از عدم و سلکه میتواند خارج باشد و مثلا نسبت به سنگ جملهٔ «لیس ببصیر» را،یتوان گفت لکن «اعمی» رانمیتوان گفت .و نملط در ـ اینجا ناشی از این است که انجه بالعرض است سکان سا بالذات گرفته شده است ویا شبیه چیزی ددل مشابه آن گرفته شده است که ایجاب و سلب باشد بجای عدم و سلکه.

ا جنانکه مثلاگفته شود «الو<sup>ا</sup>جب لذاته اما معتنع او ممکن» و چون معتنع نیست پس ممکن است و از طرفی میدانیم که هرامری که معکن الوجود است معکن اللاوجود نیز هست پس نتیجه میشود که واجب لذاته معکن اللاکون است و این نتیجه معال است،جواب این است که واجب،معکن بامکان عام است نه خاص بعنی تنها عدم برای او ضروری نیست و معکن است که وجود برای آن ضروری باشد و دراین صورت معکن اللاکون نیست . از تطب ص ه ۱۰

۲۰ عام بمعنی اول مانند حیوان که کلی است و اژ صدق و اثبات آن صدق و اثبات خاص مقابل آن لازم نمی آید مثلا از صدق حیوان بر مواردی صدق واثبات انسان لازم نمی آید و الا متساویان خواهند بود و این خلاف فرض است و فرض این است که یکی عام و آن دگر خاص باشد لکن از کذب و نفی خاص کا.ب و نفی عام لازم میآید زیرا مثلا لاحیوان مستلزم لاانسان هم هست زیرا نقیض اعم اخص از نقیض اخص است. از قطب ص۸۰۰. میآید و [البته] از صدق واثبات خاصی که بازاء عام [بمعنی نخست است] صدق عاملازم میآید و ازکذب و نفیآن کذب و نفیعام لازم نمیآید' .

لکن عام بمعنی دوم بعکس عام بمعنی اول است زیرا از صدق آن خاصی که مندرجدر آنست لازم میاید و مثلاً اگر گفتار توکه گوئی«کل جب» صادق باشد «بعض ج ب» نیز صادق است و همین طور است اگر گفته شود«کل فرد فرد من ج ب » و ازکذب آن کذب خاصی که مندرجدر آن است لازم نمی آید .

و اما از صدق و اثبات خاصی [که بازاء عام بمعنی دوم است] صدق این عام لازم نمیآید و لکن از کذب و نفیآن کذب و نفی این عام لازم سیآید .

و از جمله اموری کسه موجب غلط و خطاء [در قیاس] است این است که بطور مطلق برای کلو مجموع ما هیاتی که مرکب از اجزاء متشابه استحقیقت جزء آن قرار داده و ملحوظ شود در حالی که این اسر در ماوراء شکل و پارهٔ از کمیات دیگر درست است نه در همهٔ حالات آن

، مثلا اگر انسان باشد حیوان هم هست و چنین نیست که اگر انسان انباشد حیوان ا هم نباشد .

۳- یعنی درهر کجا موجبهٔ کلیه صادق باشد موجبهٔ جزئیه نیز صادن است و همین -طور است در شخصیات و لکن از کذب آن کذب خاصی که مندرج در تحت آن می باشد لازم -نمی آید و مثلا ملاحظه میشود که از صدق «کل انسان حیوان» لازم میاید که «بعض الانسان حیوان» و همین طور «زبد حیوان» صادق باشد و لکن از کذب «کل حیوان انسان» که قضیهٔ کاذبه است کذب «بعض الحیوان انسان» و همین طور کذب «زید انسان» لازم نمی آید و نیز باید دانست که از صدق موارد خاص آن عامی که بمعنی دوم است که «بعض الحیوان انسان » باشد صدق آن عام لازم نمی آید که «کل حیوان انسان » باشد و لکن از کذب عام لازم می آید و مثلا اگر «بعض جب» نمائد لازم میاید که «کلج» هم «به نباشد.

م. یعنی آثار و تمام احوال هریکاز اجزا را نمیتوان برای کل قرار داد و بجای آن گرفت و مثلا در شکل و پارهٔ از کمیات درست نیست و مثلا دو قطعهآب که مجموع ایک کلرا

بتیه پاورقی در صفحه بعد

زیرا مثلاً دو قطعهٔ دایرهٔ متشابهاند و لکن حقیقت هریک ازآندو بجزکل استکه عبارت از [کل] دایره باشد و عدد «دو» از دو یک یک پدید میآید در حالیکه عدددوبایک از لحاظ حقیقت متحدنمیباشد.

# فصل دوم درباره ازضوابط وحل شكوك

گاهی چنان گمان میشود که مقدمهٔ دوم قیاس[مارا] از ذکر مقدمهٔ اول بی نیاز میکندا .

وحال آنکه باین امر توجه نشده است که [فیالمثل] گرچه ما میدانیم که هردو عددی زوج استانکن آنچه در آستیں زید است بخصوصهو بالفعل مندرج در تحتآن حکم نیست تاآنکه درهنگامیکه حکم میکنیم باینکه هردوعددی زوج است علم پیدا

#### بقیه پاورتی از صفحه قبل

بوجود می آورند هریک از آن اجزاء از لحاظ حقینت با کل متحد ویکی است لکن از لحاظ مقدار شکل یکی نیست، همین طوردو قطعه ازدایره که هریک با کل هم درحقیقت هم درکمیت متحدنمی پاشند زیراهریک نه دایره اند و نه باندازهٔ آن وعدد و مرکب از دو یک واحد است وبطور قطع هر-یک از واحدها نه در حقیقت و نه درکمیت متحد و یکی نمی باشند و علاوه در دایره پس از -اینکه دو قطعه شد کمیت ، تصل مبدل به منفصل میشود پس مغالطه کننده برای کل، حقیقت هریک از اجزاء متشابه را قرار میدهد و برآن مینی قیامی ترتیب میدهد و یدیهی است که نتیجه درست نخواهد بود. از قطب ص ۹ ه ه

۱۰ مثلا بواسطهٔ ذکر مقدمهٔ دوم که کیری باشد مانند کل اثنین زوج» از صغری مانند «کل مافی کم زید اثنان » بی نیاز میباشیم البته منظور ایراد باصل شکل اول است و تقریر ایراد این است که پارهٔ از علماه بطور کلی منکر شده اند که متوان از راه قیاس و برهان مجهولاتی را بدست آورد و بر شکل اول که نزد همهٔ منطقیان بدیمی الانتاج است ایراد کرده اند و گفته اند که در این شکل همواره اصغر که موضوع نتیجه است یا مندرج درحد اوسط است یا مندرج در تحت اکبر است و مشلا «زید» در کل انسان حیوان و کل حیوان جسم» هم مندرج در تحت حیوان است و هم مندرجدر تحت جسم. از قطب می مندر از قطب می مربر است یا مندرج در مدان قطب میدرج در تحت اکبر است و مشلا «زید» در کل انسان حیوان کنیم باینکه آنچه در آستین زید است زوج است مادام که ازراهی دیگر و بعلمسی دیگر ندانیم که [آنچه در آستین زیداست] «اثنان» است زیرا جهت خصوص جز جهت عموم است'.

و این شک از اینجا ناشی شده است که امری که بالقوه است بعرای امر بالفعل گرفته شده است زیرا چون دیده شده است که موضوع مقدمهٔ اول مندرج۔ است درتحت موضوع مقدمهٔ دوم گمان شده است که بالفعل مندرج درتحت آن میباشد پس موجب غلط و خطا شده است [و این امر روشن است] .

 ۱ یان ودفع ایراد شکل اول است، تقریر شک در موردمثال متن بر مبنای این قیاس است. که«کلمافی کم زیداثنان» و «کلاثنین زوج» که نتیجه میشود «کل مافی کم زید زوج» که گفته شده است موقعی که کبری را بگوئیم یعنی «کل اثنین زوج» دیگر نیازی به «کلمافی کم زید اثنان» نباشد زیرا «ما فی کم زبد » همان عدد دو است که حداواسط است ایس اصغىر ـ مندرج در حداوسط است و ما موقعی که بدانیم که هردو عدد زوج است میدانیم که آنچه در آستین زید است نیز زوج است چراکه دو عدد است و اصولا ماتن خواسته است ایرادی که بـر شکل اول وارد کرده اند مردود بداند از این جهت گوید درست است که ما میدانیم که هر اننینی زوج است و میدانیم که هرچیزی که دوتا باشد زوج است لکن به شکل و مادهٔ کبری که نگاه کنیم یعنی «کل اثنین زوج» هیچگاه این معنیرا در نمی پابیم که آنچه درآستین زید است بخصوصه و بالفعل مندرج درآن ميباشد، البته بالقوه هر امري كه دوتا باشد مندرج دراين مقدمه خواهد بود و بدین جهت ما از این جمله «کل اثنین زوج» بدون ترتیب قیاس کامل در نمییابیم که آنچه درآستین زید است زوج است زیرا جهت خصوص که دو عدد بودن چیزی است که درآستین زید است و مجهول است غیر از جهت عموم است که زوج بودن اثنین است \_ در حقیقت ما میدانیم که اثنین زوج است . لکن هنوز نمیدانیم که آنچه در آستین زید است اثنين است پس اثنين بودن آنچه درآستينزيد است نياز بعلمي ديگر دارد پس اصغر تنها بالتوه مندرج در موضوع كبرى استالبته نسبت بهعلما نه تسبت به نفس الامر زيرا درنفس الامر بالمعل مندرج است لكن بحث ما درقياس منتج علم است، پس بطور خلاصه ما بالقوه ميدانيم که آنچه درآستین زید است زوج است لکن مطلوب علم بالفعل است و آن نیاز به ترتیب قیاس کامل داردیس بواسطهٔ متدمهٔ دوم که کبریباشداز مقدمهٔ اول بی نیاز نخواهیم بود. از تطب مى ١٦٠ •

از جعلهٔ مغالطات مشهور گفتار گوینده ایست که گوید: هرگاه مجهول تو تورا حاصل شود به چه چیز میشناسی که مطلوب تو هین است؟ پس ناچار یا همچنان نادانی تو باقی بمانده است ویاپیش از این علم باید تررا بدان دانشی حاصل باشد که اکنون بسبب آن دانش دانسته شود که مطلوب دانسته شده همان نا دانسته پیش است'.

و این مغالطه نیز ناشی از مهمل گذاردن وجوه[و حیثیات] است زیرا هرگاه مطلوب از تمام وجوه نا دانسته و مجهول باشدنتواندمطلوب باشد و همین طور هرگاه از تمام وجوه معلوم باشد ابلکه باید همواره از وجهی معلوم و ازوجهی دگر مجهول باشد که آن وجه مجهول بسبب آنچه معلوم است در یافته و دانسه شود<sup>7</sup>.

۲- تقریر ایراد این است که از ترتب قیاسات و مقدمات معلومه مجهولات را میتوان بدست آورد، این اصلی است که همهٔ منطقیان گویند، بر این اصل ایراد شده است که پس از اینکه از ترتیب مقدمات معلومه مجهولی بدست آمد این پرمش پیش میآید که مجهول قبالی را که اکنون معلوم شده است ما از چه راه و به چه چیز میتوانیم بدآنیم که این همان است که مجهول یوده است واکنون معلوم شده است ما از چه راه و به چه چیز میتوانیم بدآنیم که این همان است که مجهول یوده است واکنون معلوم شده است ما از چه راه و به چه چیز میتوانیم بدآنیم که این همان است که مجهول یوده است واکنون معلوم شده است و زکر جابدانیم که مطلوب وخواست ما از ترتیب مقدمات همین است یکی اینکه قبل از ترتیب مقدمات و حصول مجهول علمی بدان داشته ایم و اکنون با توجه بعلم قبلی ما بدان درمیایم که این همان مطلوب است به فرض دوم تحصیل حاصل لازم میاید و بر فرض اول لازم میاید که اصولا معرفتی حاصل نشود ، توفیح داده است باینکه این خطاوغلط ناشی از اهمال وجوه و حیثیات است همانطور که مغالطه مذکورهم از این قبیل بود درآنجا حیثیت

بالقوه بجای حیثیت بالفعل قرار دادشده بود و دراینجا نیز دو حیثیت است وآناینکه مطلوباز جهتی ووجهی معلوم است و از جهتی و وجهی دیگر مجهول وچون بطور مطلق مجهول ویامعلوم فرش شده است این خطا حاصل شده است .

۲-یعنیآن وجه مجهول بسبب مقدمات معلومهٔ مسا متخصص میشود چنانکه شلا خصوصیت ذاتی از ذاوارا تعیدانیم و لکن ذات آنرا میدانیم پس هرمعنیاز آن که برای تو حاصل شد درمیایی که این همان مطلوب تو بودهاست. و این پامخ در قضایا و تصدیقات درست است زیرا هرگاه ازگفتار خود در قضیهٔ استفهامی «العالم هل هو سمکن» طلب تعبدیق کنیم قهراً طلب نمی کنیم مگر حکمیرا که تنها متخصص بدین تصورات بود'.

اماکسیکه تنها نام چیزی رابشنود و بخواهد مفهوم آنرادریابد و باوگفته شودکه این نام در برابر فلان معنی نهاده شده است بمجرد شنیدن این سخن برای وی علم حاصل نمیشودکه مطلوب او همانست و همین طور است کسیکه چیزی را بسبب یکی از لوازمآن تصورکند و آنرا خود مشاهده نکند اگر چه شارحی اوصاف آنرابرای وی شرح دهد بازهم در پارهای از صفسات آن شک میکند پس زمانیکه

#### ہتیہ پاورٹی از صفحه قبل

تدماه منطقیان برای روشن شدن این امر مثالیآورده اند وگفته اند این امر عیناً مانند بردهٔ فراری است درهنگامی که پیداشود، تقریر مثال این است که بردهٔ فراری از تمام جهات مجهول تبوده است زیرا ذات آن که انسان و برده است معلوم است و از تمام جهات نیز معلوم قبوده ستزیرا بر فرض از لحاظ مکان مجهول است و هنگامیکه یافت شد و بدست آمد دانمتسه میشود که این همان برده است که فراری بوده، و این علم ما یاینکه همان بردهٔ فراری است ازراه عدما بذات اوست. پش ذات و صورت آن برای ما معلوم بوده و مکان او مجهول. از این علم دانستیم که این همان مطلوب است. از قطب ص ۱۹۱۱.

۱-خلاصهٔ کلام آنکه این پاسخ که عبارت باشد از معلوم بودن مطلوب از وجهی و مجهول بودن آن از وجهی دیگر که متخصص و معلوم شود ب آن وجهی که قبلا معلوم است تنها در تصدیقات جاری است نه در تصورات زیرا مطلوب در این هنگام معلوم التصور و مجهول التصدیق است و هنگا میکه در الد آن مجهول برای ما حاصل شد، از راه تصورات ابته آن را درب ایم و تصدیق حاصل میکنیم. زیرا شلا هرگاه مطلوب ما در جملهٔ «العالم هل هو ممکن» تصدیق باشد از این پرمش طلب نکرده ایم مگر حکمی را که بعب این تصورات معلومه، معلوم شود و اما در تصورات هرگاه تصور مطلوب، مورد آگاهی و شعور تباشد خواست آن معنیم میباشد زیرا هیچگاه خواست انسان متوجه مجهول مطلق تعیشود و اگر مورد آگاهی و شعور باشد که خود متصور شده است زیرا معنی تصور آن مطلق تعیشود و آگاهی بدانست و این را نتوان دفع کرد و گفت از وجهی مشعور به است و از تجهی مشعور به نیست زیرا یک چیز بیک اعتبار دو وجه ندارد و تناقض لازم میاید لکن در تجمیعات و قضایا اعتبارات و حیث معنده است. انسان بوجود پرندهٔ که بنام ققنس خوانده سینود یقین حاصل کند و خود با دید خود آنرا ندیده باشد و بخواهد صفات و خصوصیات آنرا بداند وحال اینکه بجزآن جهت عموم آن که پرنده بودن است چیز دیگر از آن نداند هیچ کسرا نسرسد کسه آنرا برای وی آن چنان تعریف کند که جوینده یقین کند که خواست و مطلوبش همان امرباصفاتی است که معرفی کننده شرح داده است مگر اینکه دانش یقینی بدان اوصاف برای وی بنوعی از تواتر واز ناحیهٔ افراد بسیار حاصل شود که مثلا پرندهٔ که بنام ققنس خوانده میشود داری صفاتی چنین و چنان است .

#### قاعده درمقرمات اشياء

جایز نیست که حقیقت یک چیزرا مقومات مختلفه باشدبر سبیل بدل' زیرا ماهیتآن ایسبب هریک از این مقومات دگرگون میگردد". و لکن روا باشد که برای وجود چیزی بر سبیل بدل مقوماتمختلفه باشد<sup>:</sup> .

وبنابراین اگر کسی بخواهد مقومات مختلفه را برای چیزی جایز دانسته و اثبات کند نخست بایدبیان کند که منظوراومقوم ما هیت تیست والبته دراین مورد باید احتیاط

1- حاصل کلام این است که علم حاصل کردن با ینکه فلان ذات مجهولی، که مخصوص به صفتی چنین و چنانست ممکن نیست مگر به تواتر و خبر متواترهم باید مبتنی بر امر محسوس باشد و بنابراین، این امرهم تنها در محسوسات درست است و در هرحال بیان شد که پاسخ فوق تنها در قضایا و تصدیقات جاریست ـ قنس پرنده بست که خود متولد شده است و زاینده نیست وداستان آن مشهور است. از قطب ص ۱۹۲۰

۲- مثل اینکه حیوانیت با ناطقیت یکبار مقوم انسان باشد و با غیر ناطقیت و مثلا صاهلیت بار دیگر مقوم انسان باشد زبرا هریک از ماهیات با هریک از این مقومات مختلف میشود .

۳- زیرا با ناطقیت ساهیت انسان تحقق میابد و با صهالیت ساهیت نرس.

٤- مثلا مانند مخلوقیت برای انسان در هرحال مقومات وجود خارج وغیر ازما هیت است و تعدد آن بلا ایراد است. خلاصه اینکه باید روشن کند که منظور وی اثبات مقومات وجود است نه مقومات ما هیت و باید دقت کند تا مایین مقومات وجود با مقومات ما هیت اشتباه نشود. رواداشت . تاآنکه مقوم وجود چیزی [ مثلا مانند هیولایمعین] که علت آنست امری نباشد که شامل تمام آنچه بعنوا**ن**عللمختلفه مأخوذ میگردد بشود .

و [مثلا مانند صورت هوائی و مائی از جهت تقو م وجود آندویک بار به مائیت و یکبار دیگر به هوائیت در هنگامیکه آب هوا شود]تا در نتیجه آن امر عام [ یعنی صورة من حیث هی صورة] خود مستقل به علیت [وجود] آن چیز معین شود نهآنچه بعنوان علل[ماخوذ] شده است [زیرا علت وجود هیولای معین صورت است من حیث هیواز جهت اینکه انفکاک هیولا از آن مستنع است نمه آنچه بعنوان علل ماخوذ شده است زیرا هیولی ازآنها منفک میشود].

ودراين صورت دعوى تعدد متمشى لمى شود ا

، \_ بطوریکه ملاحظه میشود عبارت بمیار پیچیده است توضیع آن این است که جایز نیست که علل مستقلیا غیر مستقل بر امری که واحد عددی وجودی است توارد کند. زيرا وجود علت مخصوص مقوم وجود معلول مخصوص است و تعدد علت موجب تعدد معلول است و بر عکس وحدت علت موجب وحدت معلول است مگر اینکه آن امر واحدموجود،دارای شتون و اعتبارات متکثر باشد و همینطور است واحد نوعی به قیاس بعلل متخالفهٔ بالنوع و اگر جايز باشد كه معلول واحدرا علل متعدد باشد لازمآيدكه معلول اقوى تحصلا باشد از علت اعماز آنکه علی التبادل باشد یا علی التعاقب و هرگاه در ظاهر امرعلل امری مختلف نماید، علیت در حتيقت ونفس الامرطباع مشترك يين آنهاميباشد وخصوصيات دراين هنكام سلغي است واينجاست كه أكر خصوصيت هريك علت قرارداده شود مغالطه سيشوداما هركاه معلول طبيعت جنسى باشدوداراى وحدت مبهمه، رواباشد متقوم بعلل مختلفه باشد ، مانند جنس نسبت به فصول مقصمه و از این باب است حکم هیولای مشترکهٔ شخصیه که از جهت صفت ابهام و قصور وحدت شخصیه اش و اینکه توهٔ محض است روا باشد که مستند به مقومات مختلفةالحقایق شود ، مانند جنس و بنا براین شیخ شهاب توصیه کرده است که در این امر احتیاط بکار برده شود باینکه اولا بیان کند که منظور وی مقومات وجود است و ثانیاً دقت و احتباط کند تا اینکه علتی که مقوم وجود چیزی، است و مثلا مانند هیولای معین شامل تمام آنچه بعنوان عللماخوذ میشود نگردد پعنی علت معين وجودى باعلل مختلف على سبيل البدل مشتبه نشود مانند صورت مائيت و هوائيت كه بقيد پاورٽي در صفحه بعد

### قاعده درقاعده کلیه

بدادکه[مفاد] قاعدهٔ کلی «وجوب چیزی بر چیزی»را عدم آن چیز در یکی از جزئیاتآن باطل میکند و بر عکس[مفاد] قاعدهٔ کلی «امتناع چیزی بر چیزی»را وجود آنچیز در یکی از جزئیاتآن باطل میکند'

چنانکه کسی حکم کند که «کل ج بالضرورة ب» و در این بین یک «ج» بیاید که «ب» نباشد در این صورت این حکم وقاعدهٔ کلی[ باطل و] شکسته خوا هد شد .

بقيه باورتمي از صفحه تبل

یکبار بواسطهٔ مانیت وجود شمتقوم می شود و یکبار به هوانیت در هنگامیکه آب هواشودو هر گاه این احتیاطرعایت شود وازاشتباه دوری شود میتوان گفت که آن امرعام که صورت من حیث هی صورت باشد مستقل بعلیت است . و مشخص میشود و علل دیگر باآن تخلیط نمی شود زیرا علت وجود هیولای معین صورت من حیث هی است و آن صورتی است که هیولی نتواند از آن انفکا کیابد نه صورت ماثی و یاهوائی که درانفکاك و تبدل است پس هیولای معین را صورتی باشد من ۔ حیث هی صورة پس باید احتیاط شود تا علتی که مقوم هیولای معین را صورتی باشد من ۔ صورت من حیث هی باشد با علل مختلفهٔ دیگر که صورت مائی و هوائی باشد مثبته نشود وبا رعایت این امور واحتیاطات، دعوی تعدد در مقوم وجود یاطل است زیرا براین فرض هیولای معین یک امر است و باید دانست که یک چیز را از لحاظ وجودی رسد کسه مقومات مسختلف وی گوید در این است که مقومات می خلفه دیگر که مورت مائی و موائی باشد مثبته نشود وبا باشد مانند مخلوتیت و حدوث و تغیر برای انسان لکن نه بر مبیل بدل، البته این نظر قطب است وی گوید در این است که مقومات وجودی علی مبیل البدل باشد و آنین با با میکن است که است که مقومات می خلف معلی مبیل البدل نیست زیرا مور معاقبه بر هیولای معینه باشد و ندان برای انسان مقوم علی مبیل البدل نیست زیرا مقوم وجود انسان معین مطلق دندان است نفر قوم میکن است که انسان موجود باشد بدون دندان و از همین جهت است که شیخ اشراق دستور

ا - سنظور این است که از صورت قاعدهٔ کلی بودن خارج میشود زیرا تخلف یک قرد و جزئی از جزئیات هرقاعده سوجب میشود که قاعدهٔ کلیت نداشته باشدو در حقیقت قاعده تباشد شیخ میگوید هر کجا استثنا آمد قاعده منهدم میشود . و هعینطور اگرکسی حکم کند [بحکم کلی] که «ممتنع ان یکو کلجب» و سپس یک«ج» یافتشودکه«ب» باشد در اینصورت نیزآن قاعدهٔ کلی او باطلو شکسته میشود.

و اما اگرکسی حکم کند بحکم کلی که«کل ج ب بالامکان» دراینصورت این قاعده بوجود و یا عدم فردی شکسته و باطل نخواهدشدا .

و کسی که امکان [وجودحمل]چیزی رابطور کلی پر کلی دیگر ادعا کندمثل حمل« باء » بر «جیم» اوراکافی است که بیابد که یکی از جزئیات «ج» «ب» باشد و یکی از جزئیات دیگرآن «ب» نباشدپس [از همین امر] درمیابد که حمل «بائیت» بر طبیعت «جیمیت» ممتنع نیست و الا حتی یک واحد از اشخاص «ج» هم ستمف به «ب» نمیشد . و نیز دانسته میشود که حمل «ب» بر «ج» واجب هم نیست والا هیچیک از جزئیات آن از اتصاف بدان عاری نمیشد<sup>۲</sup>

و هرگاه طبیعت بسیط نوعیرا' چنسی باشد ذهنی ( چنانکه بعدها بگوئیم) محکناست آنجنس در ذهن، همان طبیعت نوع بودو یا قسیم آن یعنی ممکن است که متخصص شود به فصل یکی ازآن دو مانند «لونیت» زیرا طبیعت لونیت هم محکن است که در ضن میاهی باشد و هم سپیدی یعنی در ذهن مانعی نیست که متخصص بیکی از آن دو شود و لکن در خارج این معنی متصور نیست چه آنکه «لونیت » مستقلا [در خارج] وجود ندارد .

پس [بنابراین] در خارج تنهامکن استخصوص «بیاضیت» ویا «سوادیت» بدان پیوندد چنانکه بعداً ذکر کنیم و بنابراین برلون کلی[ذهنی] آنچه ممکن وروا بود

۲- بطوریکه سلاحظه سیشود منظور بیان امکان خاص است که وجود و عدم،آن را ساوی است.

<sup>...</sup> مانند کتابت برای انسان که درامکان آن کافی است که یک فرد از افرادانسان متصف بکتابت شود، در هرحال بوجود یاعدم فردی از افراد قاعدهٔ کلیهٔ که متصف بوصف امکان است از کلیت خارج فخواهد شد البته منظور امکان خاص است.

بر کل الوان و همه الوان روانبود ویرنوع طبیعت نوعیه مثلاً مانند انسانیت تمام آنچه اشخاص آن بانهاویژگی یابند بر نوعشان ممکن وروابود و نیز ویژگیهای هریک ازافراد بر هریک یک ازاشخاص دیگر آن نوع هم ممکن باشد مانند سواد، بیاض، طول و قصر و هرگاه بعضی از معیزات بر بعضی از اشخاص معتنع باشد قهراً از جهت امری خارج از ما هیت آن نوع باشد.

#### قاعده واعتدار

مادر این کتاب ازجهت اعتمادخودبر کتبی که در این علم یعنی منطق تصنیف شده است به همین اندازه از مباحث منطق که آوردیم و بسنده کردیم و [علت آنکه] در باب مغالطات بحث راگسترش دادیم و [بفزونی رفتیم] این است که اهل بحث بدان خوی گیرند [وآزموده شوند] زیرا جویندگان دانش و اهل بحث خطاها و [اغلاطی] که در طی برهانهای طوایف و فرق مردم میابند بمراتب بیش از م سخنان درست آنان بود و بنابراین سود پژوهنده درآگاهی بر مواد هلط و خطاکمتر

۱- خلاصهٔ کلام آنکه هرگاه برای طبیعت بسیطهٔ مانند سواد مثلا جنسی باشد ذهنی آن جنس ذهنی ممکن باشد که متخصص شود بیکی از دو فصل طبیعت نوعیه که جنس منتزع از آنست، یعنی سواد و یا قسیم آن یعنی بیاض مثلا هم متخصص شود یه قابضیت بصر و هم مفرتیت بصر و البته اگر طبیعت نوعیه را بیاض بگیریم قسیم آن سواد میشود زیرا طبیعت نوعیه را بیاض مثلا هم متخصص شود یه قابضیت بصر و هم مفرتیت بصر و البته اگر طبیعت نوعیه را بیاض بگیریم قسیم آن سواد میشود زیرا طبیعت نوعیه که جنس منتزع از آنست، یعنی سواد و یا قسیم آن یعنی بیاض مثلا هم متخصص شود یه قابضیت بصر و هم مفرتیت بصر و البته اگر طبیعت نوعیه را بیاض بگیریم قسیم آن سواد میشود زیرا طبیعت نوعیه را بیاض و درخارج از ذهن یا سواد است یا بیاض و تنها بفصل خود متخصص میشود و اما نوع گرچه ازاین جهت با جنس مشترک است لکن درستها بفصل خود متخصی از اشخاص ممکن است منتخصص بشود به مشخصات آن شخص یا اشخاص دیگر و بالجمله برای طبیعت نوعیه مانند جنس همهٔ آنچه اشخاص آن طبیعت نوعیه بواسط آنها مشخصی گردد ممکن است مانند مقاد بر واشکال و الوان باضافه اینکه هر شخصی ازاشخاص دیگر و بالجمله برای طبیعت نوعیه مانند جنس همهٔ آنچه اشخاص آن طبیعت نوعیه بواسط آنها مشخصی گردد ممکن است مانند مقاد بر واشکال و الوان باضافه اینکه هر شخصی ازاشخاص انها میعت نوعیه مانند بخصی افراد مندرج در تحمی برانه دیمی آنها مشخصی آزاشخاص آن طبیعت نوعیه بواسط آنها مشخصی گردد ممکن است مانند مقاد بر واشکال و الوان باضافه اینکه هر شخصی ازاشخاص انها میعت نوعیه براسل می از بری خوع با جنس از یک جهت مشترکند واز یک جهت متباین.

از سود وی از آگاهی به ضوابط [وقواعد] حق و درست منطق نمی باشد. و چون سلب خوداز وجهی [ وجهتی ] وجودی بود یعنی ازهمان جهت که نفی خوداسری ذهنی وحکمی عقلی بود و اورا ثبوتی است در ذهن و از طرفی تصدیق تنها عبارت از آن نسبت ایجابی کسه در سالبه بسرداشته [ و بسر طرف ] سیشود نبود زیراکه تصدیق پس ازورود حرف سلب نیز همچنان باقی بود پس آن نسبت تصدیقی[ که هنگام ورود حرف سلب] همچنان باقی است غیر از نسبت ایجابی مشهور است پس بنابراین گوئیم سلب خود حکمی وجودی بودیعنی از مان در ذهن وجودی خاص بود اگرچه خود [رافع] و برطرف کنندهٔ ایجابی دیگر است .

و[پیش از این اندر یافتیم که] هم ذکر کلمهٔ امتناع مارا از ذکرسلب ضروری بی نیاز میکند و هم ذکر و جوب مارا از ذکر «سلب امتناع » بی نیاز میکند و [ نیز بدانستیم که] ایجاب و سلب ، امکان را بر ابر است و ترکیبات سمکنهٔ قضا یا را حصری نیست. پس [بنا بر این سرا تب مذکور] در این کتاب مختصر تنها بذکر قضایای

موجبه اکتفاکردیم زیرا غرض ا در این کتاب امری دیگر است .

، ـ و هرگاه پارهٔ از اشخاص یکنوع ستخصص به خصوصیات افراد دیگر نشوند مانند استنباع بیاض بر زنجی وسواد بر روسی از جهت مانع خارجی بود نه ناشی از طبیعت آن .

۲- زیرا همانطورکه ثبوتوحملچیزی پر چیزیستلزم ثبوت مثبتاله استنفیچیزی از چیزی نیز سنتلزم وجود موضوعی است که از آن نفی شده است نهایت در دهنیات وجودموضوع دهنی لازم است و در خارجیات،خارجی.

۳- یعنی چنین نیست که نسبت سلبی تصدیق نباشد و بواسطهٔ حرف سلب سمکن است ایجاب خارجی برداشته شود لکن ایجاب ذهنی باقی بود.

۶- یعنی منظور از امکان امکان خاص است و دیگر بسیاری از قضایا مانندمحمورهٔ، شخصیه، سالبه، موجبه، مطلقه، موجهه، بسیطه، مرکبه و جزآنها که با در نظرگرفتن ترکیبات واختلاطات آنهاراحصری نبودو غرض ما دراین کتاب اثبات حق و ایطال باطل است و بنا براین با توضیحاتی که پیش از این داده شد قضیهٔ موجبه برای حصول این غرض کافی بودو نیازی به سوالب که در عین حال موجب غلط و خطا و گمراهی است نمی باشد و غرض ما دراین ۔ کتاب بحث و جدل نبود تا سخن را بدراز اکشانیم و همه اقسام قیاسات و سواد و اشکال آنها را برشماریم و اعتبارات بی ثمر را ذکر کنیم و بشرح و بسط دراز گوئیهای دیگران بیردازیم. و چون[هدف ومطلوب] در دانشهای حقیقی امری یقینی است و[از طرفی]۔ قضیهٔ مطلقه عامه[کهعاری از جهت است] شاملآن نوع ممکن که هیچگاهواقع نخواهد شد نمیگردد زیرا مارا نرسد که گوئیم«کل ج ب» بطور مطلق در هنگامی کهبعضی از افراد آن هیچگاه واقع نمیشود مانند «کل انسان کاتب بالفعل»

پس قضیهٔ مطلقه عامه در قضایای کلیه مطرد نخواهد بود مگر درضروریات شش گانهٔ که درکتب منطق مشهور است' .

و برای هریک [ از این ضروریات شش گانه] ضرورتی خاص است بسبب جهتیاز جهات[چنانکه درکتب مصنفه معروفاست] پس بناچار مامتعرض قضایای ضروریه میشویم زیرا فاندهٔ در مطلقهٔ عامه نبود؟.

۱- یعنی در ضمن قضایای ضروریه نوعی از افراد مطلقه که واقع میشود وجود دارد.

بهس قضیهٔ مطلقهٔ عامه لازمنیست، پس روشن شد که مطلقهٔ عامه بصورت کلی درست نیست وگفتیم که همهٔ قضایا به موجبهٔ کلیه برمیگردد.عبارت متن چاپ کربن با چاپ تهران فرق بسیار دارد، در متن چاپ تهران آمده است: «قانالانقول کل چب مطلقاً الااذالم یقع بعضه ابداً» در متن کربن آمده است «قانالانقول کل جب مطلقاً اذا لم یقع بعضه ابداً» و ظاهراً این عبارت درست تر است.

خلاصهٔ کلام آنکه هر قضیه یا خالی از همهٔ جهات است اعم، از ذاتی و وصفی یاوقتی آنرا مطلقهٔ عامه نامند و یا خالی از یکی از جهات نیمت که آنرا موجهه نامند، حال مقید به ضرورت باشد یا دوام یا امکان حال ضرورت یا امکان یا دوام، ذاتی باشد یا غیر آن پس اطلاق در قضایا مقابل موجهه است و بنابراین قضیه مطلقه هم شامل ضروریه میشود و هم غیر آن، بجزقضیهٔ ممکنه، با بجز ممکنات، زیرا در قضیهٔ مطلقه، حکم بالفعل یان شده است و در ممکنه بالقوه و بنا ممکنه، با بجز ممکنات، زیرا در قضیهٔ مطلقه، حکم بالفعل یان شده است و در ممکنه بالقوه و بنا براین قضیهٔ مطلقه شامل ممکنه نخواهد شد و منظو مصنف همین است که «کل جب» که قضیهٔ مطلقه است و قهرآ فعلیت را افاده می کند از آن جهت که اطلاق بر فعلیت میشود شامل ممکنات نیشود و کلیت ندارد پس از درجهٔ اعتبار ساقط است و افرادی از آن که واقع میشود، مدرج در تحت ضروریات است. منظور از ضروریات شش گانه ضروریهٔ مطلقه و مشروطهٔ عامه و خاصه و وقتیه و منتشره و ضرورت بحسب محمول است.

۲- یعنی با وجود قضایای ضروریه، قواندی بر مطلقه ستردب نمی باشد.

و قضیهٔ سکنهٔ عامه اعم از مطلقهٔ عامه است و شمول و اطلاق آن فزونتر است چهآنکه وقوع افراددر مطلقهٔ عامه متعین بوقت«ما»وغیرمشخص است واین امر خودمشعر بهمان ضرورتی است که در قضیهٔ محیطه ضروریه است بر خلاف ممکنه عمامه .

و بنابر این هرگاه [ازقضیه] امری عامرا اراده کنیم یاجهت عامیرابخواهیم مارا همان امکان عام کافی خواهد بود و نیازی [ به مطلقهٔ عامه] که موجب غلط و خطا است نداریم<sup>،</sup> .

و چون در هیچیک از دانشها از احوال بعض موضوع آن بصورت بعضس نا معین بحث نمیشود[و احوال بعضی نامعین مطلوب نیست]مگر در معرض نقض و ایراد،بنابراین[ از ذکر قضایای بعضیهٔ مهمله صرف نظرکردیمو] آنهارا حذف نمودیم .

ا زیرا شامل آن افرادی میشود که واقع میشود و هم شامل آن افرادی میشود کنه واقع نمیشود ، هم شامل ضروری میشود هم غیر آن.

۲- زیرا اگر متعین نباشد بوتنی از اوتات غیرمعین مطلقه نخواهد بود و معنی مطلق این است که بدون تید دروتنی از اوقات باید انجام شود.

۲- یعنی مشعر به ممکنهٔ عامه نیست زیرا امکان مانع ازخلو دائم هم نیست وینا بر -این مشعر بضرورتی که در محیطه است نمی باشد زیرا بر ممکن خاصی که اصولا ضرورتی ندارد صادق است بنا براین مطلقهٔ عامه مندرج در قضیهٔ کلیه ضروریه است ولکن ممکنهٔ عامه مندرج درآن نیست.

٤- زیرا مطلقه عامه شامل تمام فعلیات «یشودو از طرفی شامل آن افراد ممکنی کسه هیچگاه واقع نخواهدشد نمیشود ودر موارد بسیار موجب غلط و خطا میشود.

مد یعنی در علوم از احوال و با بعض احوال نا معین موضوعات آنها بحث نمیشود و نمیتوان از بعض نامعین بحث کرد . پس قضایای مهمله بعضیه را حلف کردیم نه بعضیات معینه را، زیرا بعضیات معینه بنابر بیان شیخ شهاب مانند کلیات است و در علوم از احوال آنها بحث میشود چنانکه گفته میشود «واجب الوجود واحد» و «الصادرالاول لاکثرة فیه» و «محدد بقیه پاورقی در منحه بعد و عمانطور که [ پژوهنده ] درهر مورد وهر مطلب و مسألهٔ از مسائل علمی پس ازآنکه ضوابط و قواعد کلی آنرا در یک مورد شناخت نیازی ببازگردانیدن اشکال دوم و و سوم بشکل نخستین ندارد . بهمین طریق هم نیازی ندارد که در۔ تمام موارد حرفهای سلبرا جزء محمولات کند و قضایای بعضیه را [بصورت محیطه ] درآورد پس از اینکه در یک مورد ضابطهٔ [و تاعدهٔ] آنرابشناخت .'

# قاعده دروبران کردن قاعده مشالیان درباب عکس

بدانکه مشائیان عکس مستوی را از راه برهان افتراض و خلف ثابت کرده اند

بقیه باورتی از صفحه قبل الجهات لایتحرک علی الاستقامة ولاینخرق». خلاصة کلام شیخ دراین اعتذار این است : الف تصدیق عبارت از همان نسبت ایجابی نیست که درمالبه حرف سلب قاطع آنست و بنا بر این در قضایای سالبه نیز تصدیق هست پس قضایای سالبه از وجهی وجودی است. مهد ذکر امتناع و وجوب در متن قضیه ، سارا از ذکر سلب ضرورت و سلب امتناع بی نیاز می کند . ج - سلب و ایجاب در سکن خاص مساوی است پس موجبة آن بسالبه و سالبه آن به-موجبه تبدیل می شود.

د۔ چون غرض ما از منطق روشن کردن حق و باطل و استیاز حق از باطل است لذا از ذکر ترکیبات و اقسام سمکنهٔ اقیسه که تنها برای خودنمائی است صرف نظر کردیم.

ه چون غرض از دانشها پیداکردن و بنست آوردن نتایج و احکام قطعی است و مطلقه عامه ماراگمراه میکند لذا ازآن صرف نظرکردیم.

و ـ چون در علوم بعث از بعض مهمل و ناممين نميشود لذا از بعضيات مهمله صرف نظر نموديم.

۱-هرگاه کسی در یک موردخوابط و قواعدامری را شناخت نیازی ندارد که درتمام موارد آن را معمول دارد و مثلاد ر هرموردجد اگانه شکل دوم و موم را به شکل اول برگردانند و یا حروف ملب را جزو محمولات یا موضوعات کند و یا در همهٔ موارد بعضیات را بصورت کلیات وسوالب را بصورت موجبات درآورد. و برهان خلف در عکس نیز سبتنی بر برهان افتراض بود'.

پس گوئیم هرگاه چیزی از «ج» بالضرورة «ب» نباشد لازم آید که هیچ چیز از «ب» بالضرورة «ج» نباشد و اگر چنین نباشد لازم آید که لااقل بعض «ب ج» محیح و مکن باشد و در این صورت بعض «ب» را چیز معینی فرض میکنیم که مثلا «د» محیح و مکن باشد و در این صورت بعض «ب» را چیز معینی فرض میکنیم که مثلا «د» باشد پس بنابراین از یکطرف «د» همان «ب» خوا هد بودو از طرفی دیگر «ج» میباشد پس بناچار چیزی از آنچه موصوف به «ج» است موصوف به «ب» هم میباشد در حال که [دراصل قضیه] گفته شد که هیچ فردی از افراد «ج» بالضرورة «ب» نیست[و این خلاف فرض است ] و عکس موجبه کلیه و جزئیه را نیز ببرهان افتراض ثابت -میکنند و گاهی هم ببرهان خلف ثابت میکنند و برهان خلف گاهمی مبتنی بر افتراض است زیرا برهان خلف در قضیهٔ موجبه کلیه و جزئیه مبتنی برعکس سالبه میکنند و افتراض بعینه شکل سوم است که حد وسط درآن موضوع هر دومقد مه بکاررود و افتراض بعینه شکل سوم است که حد وسط درآن موضوع هر دومقد مه است زیرا در روش افتراض چیزی را طلب میکنند که مثلا «جیمیت » و «بائیت» مینمآ برآن حمل گرد و میس شکل سوم از راه برگردانیدن بشکل نخستین ثابت

۱ - مثلا در مالبه ضروریه و دائمه و موجبه کلیه و جزئیه متوسل بدلیل افتراض شدهاند و در موجبهٔ کلیه متوسل بدلیل خلف شده اند و ما بعدها بیان خواهیم کرد که برهان خلف نیز در عکس میشی بر افتراض است.و دراینجا شیخ شهاب عجالة روش مشائیانرا در باب اثبات عکس مالبهٔ ضروریه ببرهان افتراض بیان کرده است بدین بیان که ...

۲-حاصل کلام اینکه مشائیان عکس موجبهٔ کلیه و جزئیه را ببرهان افتراض و بلکه بشکل سوم ثابت کرده اند زیرا شکل سوم در مثال عین برهان افتراض است چنانکه گفته اندا گر «لاشی، من جه بالضرورة «ب» درست باشد بناچار « لاشی، من ب بج » بالضرورة نیز درست خوا هد بود والا باید «بعض ب ج» ممکن و درست باشد و دراین صورت آن بعض برا «د» فرض میکنیم و میگوئیم «کل دج» و کل «دب» پس «بعض ج ب» است و این همان شکل سوم است وازطرفی چون شکل اول بدیهی الاتتاج است شکل سوم را هم برای آزمایش در صحت و سقم آن بشکل اول بر میگردانند یه می آنرا بعکس موجبتین بوسیلهٔ شکل اول ثابت میکنند و این دوراست و نیز لازم میاید شکل سوم بوسیلهٔ عکس سوجهٔ کلیه و جزئیه ثابت شود. میکنند بعکس [موجبهٔ کلیه و جزئیه]و بنابراین [ مستلزم] دور میگردد .

ولازمآید که[شکلسوم] بهچیزی ثابت شود که خودمبیناوست[یعنیعبارت از بیان کردن چیزی بود بدآنچه خود بآن بیان شود] .

و آنگهی بکار بردن برهان خلف در عکس قضایا مطبوع [طباع] نبود زیرا برهانخلف از نوع تیاسات مرکبه است و کسی که قیاسات و نتیجه گیری از آنها را نشناخته باشد [ اگر از ذوق، و قریحهٔ سالم برخورد ار باشد] و ویرا سلامت قریحه در معرفت صحت قیاس بودن آن کافی باشد پس باید به مین مقد اراز آگهی [و همان قریحهٔ سالم] محت قیاس بودن آن کافی باشد و بنا براین نیازی به بدر از کردن بحث [و بیهوده گوئی] در تمام مطالب علمی قانع باشد و بنا براین نیازی به بدر از کردن بحث [و بیهوده گوئی] بهرمند میشود و بومیلهٔ آن در ستمی نتایچ قیاسات را میشناسد و اگرچه [از حقیقت آن آگاه نبود و] نداند که آن مرکب از دو قیاس افترانی و استثنائی است و بر تفاصیل احکام آن نیز آگاه نباشد و نداند که از راه برهان خلف هم میتوان صحت عکوم س قضایائی که ذکر کرده اند شناخت ولکن [ با این مراقب] ما از تطویل در اینگونه مباحث بی نیازیم '.

مضافاً برآن برهان،خلف در بیان اینکه تنها این امر همان عکس اصل است و نه غیرآن کافی و رسانیست زیرا مثلا اگر کسی ادعا کند که هرگاه [این قضیه] «لاشیئی من ج ب بالضرورة» درست باشد منعکس میشود باین قضیه که بالضرورة

۱- فرق بین قیام مستقیم و قیام خلف این است که در قیامی مستقیم اولا وبالذات و فخست،متوجه بائبات مطلوب میشود و از مقدماتی تشکیل میشود که مناسب با مطلوببائند و مقدمات آن یا مسلم الثبوت استیاد رحکم مسلم الثبوت است لکن برهان خلف ابتد استوجه ابطال نقیض مطلوب میشود و مسلم الثبوت بودن در مقدمات آنها شرط نیست بلکه بر فرض ثبوت، فلان نتیجه را میدهد و بر خلاف قیام مستقیم نتیجه در آن نهاده شده است بدین طریق که از مطلوب موضوع در آن است به نقیض آن انتقال حاصل میشود، چه بسا که دلالت بر نفس مطلوب نکند بلکه دلالت براعم از مطلوب یا اخص از آن و یا مساوی با آن کند و بنابراین در قیام خلف باید مطلوب بدرستی معین شود . لیس بعض ب ج» وگرنه «کل ب ج»خواهد بود پس فرض میکنیم که آنچه از «با» موصوف به «جیمیت» است «د» باشد چنانکه قبلا داستی. و دراین صورت لاژم میآید که چیزی اژ «ج» «د» باشد درحال که در اصل قضیه گفتیم که «لاشییء من ج ب» و این معال است پس صحت عکس بدین صورت وبدین بیان دلالت ندارد که تنها آن امرخاص عکس او میباشد .

و چون برهان خلف به تنهائی رسا و کافی نیست و سمکن است که درستی عکس قضیهرا از راهی دیگر بجز اینراه روشن ساخت همچنانکه بیان کردیمها کی نخواهد بود [که ازآن راه بیان شود] و همینطوراست بیانما در دوشکل دیگر بدونآنکه نیازی به عکس و خلف باشد.

و مدعیرا نرسد که گوید برهان خلفی که در عکس قضایا بکار برده می شود قیاس نیست زیراکسی که قیاس را بخوبی بشناسد و خلف راهم بداند ٬ میداند کـه خلف هم قیاس است٬ .

بجز اینکهبرهان خلف عکس مبتنی بر قیاس استئنائی و نیزاقترانی شرطی بود<sup>۲</sup>. زیرا مطلوب ما در عکس هم قیاس شرطی بود و آن گفتارما بود [که گوئیم] «کلما کانلاشیئی من ج ب» «فلا شیمی من ب ج» و از جمله صورت های خلف عکس این است که بگوئیم هرگاه «لاشیئی من ج ب» درست باشد و «لاشیئی من ب ج»درست نباشد لازم آید که لااقل «بعض بج» درست باشد.

پس جملهٔ اول همان مقدم استو تالی «یصع بعضبج»بود<sup>۰</sup> .

پس همین تالی را گرفته و درمقدمهٔ دیگر، مقدم قیاس قرار مید هیم و میگوئیم: کلما یصح «بعض ب ج» فیصح «بعض جب» و آنرا بمقدمهٔ اول مقرون میکنیم پس

<sub>ا</sub> درستنچاپ کربن جملهٔ «لیس لمدع » است که معنی این میشود که هیچ مدعسی را نرسد. نه مدعی معین. ۲- نه اقترائی حملی. ۲- تالی « لیصح بعض ب جه خواهد بود. نتیجه میدهد که اگر «لاشییءمن جب» درست باشد و «لاشیئیمن بج» درست نباشد لازم آید که «بعض جب» درست باشد و [بدین ترتیب]قیاس اقترانی که سر کب از دو قضیهٔ متصله بود بوجود میآید و حد اوسط حذف میشود و سپس نقیض تالمی همچنانکه بدانستن استثنا میشود،و مقدمهٔ دوم اگرچه مرکب از دو قضیهٔ بعضیه حملیه است لکن کلی است '.

زیرا عمومیت شرطیات باعداد نمی باشد و بلکه باوضاع و اوقات است و چون [حال عکس و خلف] بدانسان بود که گفتیم پس قیاس خلف درعکس [بطورغیر تامالصورة] مذکور است" پس لازم میآیدکه قیاسات مبتنی بود بر برهانهائی که حجیتآنها تمام نمیشود مگر بسببآن[قیاسات] .

و بلکه حق[و صواب] این است که گفته شود در صحت[و درستی] اشکال بجز تنبه و اخطار ببال یامر دیگری نیاز تبودو ضوایط [جامعتر و در عین حال ] دمتر' بهتر و مفیدتر بوداز ضوابط و قواعدبسیاری که محتاج بتکلفات و اعتذارات سست بنیاد بود<sup>4</sup>.

### فصل سوم دربعضی ازداوریها و نکمته های اشراقی

و نظر در بعضی از قواعد تاآنکه[در خلال آن] حق از باطل باز شناخته شود و علاوه خود جاری مجرای امثله و نمونه هائی برای پارهٔ از مغالطات بود. و [پیش از ورود دراین مبحث] باید مقدمه را یاد آوشده ، [وبرنگاریم ]

۱- یعنی : کلما یصح بعض ب ج فیصح بعض جب .
 ۲- یعنی در شکل و لفظ، مرکب از دو قضیهٔ بعضیه است لکن در معنی و واقع کلی
 ۱ست .
 ۳- یعنی قیاس خلف در عکس وجود دارد لکن صورت و شکل آن تمام نیست یا از آن جهت که مبتنی بر افتراض است و یا از آن جهت که متعین نیست.

٤- و بطلان این امر قبلا بیان شد.

که درآن برای بعضی از چیزها،اصطلاحاتی بنهیم[تابدانسبب راه وصولبمقصود هموارگردد] و خود مقدمهٔ باشد برای رسیدن به مقصود.

#### مقدمه

و آن مقدمه اینیود: هرچیزی که ورا در خارج ذهن وجودی بود یا حال درغیرو بالکل شایع درآن بود، آنرا هیأت ناًمیم و یابالکلو بر سبیل شیوع حال در غیر نبودآنرا جوهر نامیم' و در تعریف هیأت نیازی به قید«لا کجرء منه» نبود' .

ریرا جزء [هیچگاه] شایع درکل نبود و اما «لونیت» و «جوهریت» و امثال آنها بنا بر قاعدهٔ اشراق اجزاء خارجی نمی باشند چنانکه بزودی بیان خواهیم کرد. بنابراین نیازی بذکر قید[«لاکجزء منه»] بعنوان احتراز ،ازغیرآن نبودپس مفهوم جوهر و هیئت معنی عام میباشد".

بدانکه چون [استقرار ووجود] هیأت در محل بود [و پایدار بآن است] پس قینفسه و در حد ذاتش نیازمند شیوع در محل بود پس این نیاز همچنان بابقاءآن پابرجاست و هیچگاه متصور نبود که پایدار به خود بود ۲ و نیز نتوان تصور کرد کهاز محل خود [بمحل دیگر]انتقال یابد زیرا در هنگام انتقال لازم است کسه

ا منظور رد بر تعریف سشائیان است که در باب عرض گفته اند « العرض ما یحل فی غیره لاکجزه منه» زیرا جزه یا مقدار ی است مانند نیم ذراع یا غیر مقداری است مانند ۔ «لونیت» در سواد و «جوهریت» در انسان. جزه بمعنی اول با قید « شایعآفیه بالکلیة» خارج ۔ میشود و اما لونیت وجوهریت و جزآنها همچنانکه در متن بیان شده است، اجزاء خارجی نمیباشند بنا بر قاعدهٔ اشراقیان و این مطلب بعدها بیان میشود.

خلاصهٔ کلامآنکه منظور از چیزهائی که در خارج ذهن وجوددارد، چیزهائی است که سکنالوجودند، نه واجب و منظور ازحال،حلول کنندهٔ و پراکنده در چیزیدیگر است.وسنظور ازهیئت عرضاست.قطبص ۱۷۱۰-۱۰۲

۲. منظور از عام کلیآست. مراد بیان کلیبودن مفهوم و معنی جوهر و عرض استزیرا نفس تصور آنها مائع از وقوع شرکت در آنها نمی باشد.

۲۰ والا لازم آید که مادام که باقی است افتقار آن باتی نباشد.

[اولا ] خود مستقل بحركت بود' و [ثانياً]دارای جهات وممتقل به جهت بود' و [ثالثاً] ممتقل بوجود بود".

پس لازم میآید که اورا بعدهای مه گانه باشد وبنا براین جسم بودنه هیئت و جسم جوهری است که صحیح باشد که مقصود باشارهٔ حسیه واقع شود و آشکار است که [چنین موجودی]از درازا و پهناو ژرفنا تهی نبود و حالآنکه درهیئت هیچیک از اینها نبود پس هیئت وجسم ستباین اند. و چون همهٔ جسم هما در جسمیت[با یکدیگر] شریکند و[در رنگها] مانندسیاهیوسپیدیجدائیو افتراق دارند.

پس [درمیابیم که میاهی و سپیدی]زاند بر جسمیت و جوهریت است وبنا براین ستباینانند ۲.

وبدانکه اشیاء [ یعنیآنچه موجود در خارج است] منقسم میشوند بواجب و سمکن، ممکن چیزی است که از ناحیهٔ ذات خود وجودش بر عدمش رجعان نیابد پس بناچار وجود او بسبب حضور علتش رجهان یابد و عدمآن بسبب عدم علتش پس بنابراین پسبب[وجود علت] واجب شودو [بعدم علت]متنع گرددودرهریک از دومالت [وجودوعدم] همچنان ممکن باشد<sup>.</sup>.

۱- ژیرا معنی حرکت از محلی به محلی همین است.
 ۲ - ژیرا ئیاز به مامنه الحرکة و ساالیه الحرکة دارد.

۳۔ زیرا حرکت معدوم محال است پس اورا حدامر لازم است. حرکت، جهاتووجود و هرموجودی که بدین اوصاف باشد دارای ابعاد حدگانه است وجسم است پس عرض نیست و این خلاف فرض است.

۶- بعنی سابه الاشتراک و سابه الافتراق که جسمیت اجسام و الوان و رنگهای آنها . باشد متباینانند.

خلاصهٔ کلامآنکه هیلت از محل خود نقل نمیشود و نیازآن بحل و شیوع درآن . همیشگی استار بالذات این نیاز با او هست و میان اجسام و اعراض تباین کلی *است.* بقیه پاورلی در صلحه بعد و اگر چنانکه بعضی گمان کردهاند' وجود' سمکن را از اسکان منسلخ کندو واجب کنددرست باشد، لازم آید که عدم نیز آنراازعدم خارج کرده سمتنع کندود رنتیجه لازم آید که هیچگاه سمکنی نباشد' و[این اسر بدیهی است که] هر چیزی که وجودش وابسته به غیر است در هنگام عدم آن غیر هستی نیابد پس آن غیر را در هسنیس مدخلیت است و بنابراین وجود آن فی نفسه ممکن است و ما ازعلت، آن خواهیم که بسبب وجود آن، وجود چیزی دیگر [بطور بتی] واجب شود و تأخر وجود ش ازوجود آن متصور نباشد". و بناچار وجود شرایط و زول موانع نیز داخل در آن سیاشد<sup>4</sup>

زیرا اگرموانع برطرف نشود وجودممکن همچنان نسبت بانچه علت آن فرض شده است بعنوان مکن باقی می ماند .

و هرگاه نسبت وجود بدانچه فرض شده است که علت آن باشد همچنان نسبت

بتيه ياورتي از صنحه لبل

و۔ موجودات خارجی منتسم بدو قسم میشوند و الا با قطعنظر از وجود خارجی هرچیز سنقسم به سه قسم میشود واجب, سمکن, سمتنع.

بعنی نهوجود آنرا ممکن میکند و نه عدمآنرا ممتنع میگرداند،منظور این است که ممکن در هیچ حال از امکان ذاتی خودمنسلخ نخواهد شد این امر اعتراض بر نظر مشائیان است که . گویند «الشیئی مالم یجب لم یوجدویا مالم یمتنع لم ینمدم» شیخ اشراق گوید در هردو حالت (وجود و عدم) امکان ذاتی آن باقی است گواینکه مشائیان نیز همین را گویند ولکن آن وجوب و استناعی کهگویند وجوب و امتناع بالغیراست و آن منافاتی با امکان ذاتی ندارد و قطب الدین هم همین معنی را تأیید کرده است.

ا۔ یعنی با این فرض لازم سیآید که سمکن فرض انشود ازیر هرامری که متصور شود یا درجهان خارج وجود دارد و یا وجود ندارد ویا این فرض آنچه وجود دارد واجب است و ا آنچه وجود ندارد ستنم است.

۲- وهرچیزی که در وجودش غیری مدخل باشدسکن است فینفسه. ۲- منظور بیان علت تامه است و این تعریف تعریف؛علت تامه است نه فاقصه. ٤- یعنی داخل در علت تامه.

ه. زیرا اگر شرایط موجود باشد و لکنموانع برطرف نشود همچنان بحالت امکان باقی است و علت تامه وجود تحقق بیدا نمیکند . امکانی بماند و وجود و عدم آن رجهانی نیابد علیت ومعلولیتی در بین نخوا هدبود و بازگشت این امر بدان نیست که عدم خود کاری انجام میدهد . و بلکه معنی دخول عدم در علیت این است که هرگاه عقل وجوب معلول را لحاظ کند آن معلول را بدون زوال مانع حاصل و تحقق پذیرنده نمی یابد [و این خود روشن است].

و علترا بر معلول تقدم عقلی است نه زمانی وگاه باشد که علت و معلول در یک زمان هعراه[و باهم] باشند مانند«کسر»یا «انکسار» که مثلاگوئیم«کسر فانکسر » نه برعکس.

و از جملهٔ اقسام تقدم' تقدم زمانی است<sup>:</sup> و از جمله، تقدمهکانیویاوضعی۔ است چنانکه در اجرام° و یا تقدم شرنیاست بر حسب صفات اشرف<sup>.</sup> .

و جزء علت گاهی زماناً متقدم بر معلول است<sup>،</sup> و گاهیستقدم به تقدمعقلی است و [عقلا متقدم است]^.

و در اینجا امر دیگری هست که پارهٔ از مسائلیکه ما در در راهودرصدد بیان آنها هستیم برآن مبتنی بود<sup>و</sup> پس گوئیم ن

ای یعنی مادام که علت تامه پدید نیاید و شرایط موجود و موانع مفقود نشود نسبت وجودبعلت مفروضش همچنان نسبت امکان است و علیت و معلولیت درکار نیست.

۲- یعنی اینکه زوال سانع را جزء علت دانسته اندوباین معنی نیست که عدم کے زوال مانع باشد مستقلا علیت داشته باشد.

۳- این در صورتی است که علتو معلول هردو زمانی باشند کهگاهی اینطور نیست مانند مجردات که زمان نمیباشند و بهرحال وجودمعلول از علت تامه تخلف نخواهد کرد اعم ازآنکه زمانی باشدیاغیرزمانی.و تقدم علت برمعلول زمانی نیست .

٤- مانند تقدم پدر بر پسر ایننوع تقدمرا تقدم بالطبع هم گویند لکن دراجزاء زمان ۵- تقدممکانی مانندتقدم امام برماموم ووضعی مانندتقدم فلک زحل برمشتری،ظاهراً کلمهٔ « اووضعی» نارساست.

-- یعنی تقدم بالشرف مانند تقدم معلم بر متعلم.
 -- مانند تقدم چوب بر صندلی که علت مادی است و مانند تقدم واحد بر اثنین.

۲۔ یعنی تقدم عقلی است نه زمانی مانند تقدم صورت و شکل صندلی بر وجود خارجی آن که علت صوری است.

۹. و بدین جهت واجب است که در همین مقدمه آن امرزا نیز بیان و روشن کنیم .

بدانکه هر سلسلهٔ [از سوجودات] که در بین آنها ترتیب باشد هر گونه ترتیبی که بود و آحادآنها در وجود مجتمع باشد کنها را نهایت و بایان واجب است

زیرا بین هریک ازیکان این سلسله و یکان دیگرآن که فرض شود' هرگاه عددی نامتناهی بود لازمآید که [نامتناهی] محصور بین حاصرین باشد و این امر محال است<sup>ع</sup> .

و اگر درآن سلسله دویکانییافت نشودکه [اعداد] سابینآن دو نامتناهی نبود<sup>°</sup> پس لازمآید که هیچ واحدی نباشد مگر اینکه[اعداد] بینآن و بین هسر-واحد دیگر درآن سلسله که فرض میشودمتناهی بودو بنابراینواجب خواهد بودکه تمام آن سلسله متناهی بود.

این برهان در بیان تناهی اجسام نیز جریان میابد [بدین بیان] که سلسهٔ از از حیثیات مختلفه یا اجشام مختلف را فرض کرده عیناً برهان مذکور در آن جریان داده میشود،و نیز ترا رسد که که یک مقدار متناهی را ازوسطآن سلسله معدوم انگاری باینکه فرض کنی که [گویا]نیست و فرض کنی که دو طرف این سلسله۔ بیکدیگر پیوسته شده باشد [یا شود].

ر۔ منظور شیخ شهاب بیان بطلان تحلصل و اثبات تنآهی ابعاداست. ۲۔ چەوضعی،اشد چنانکه دراجساماست یا طبیعی،اشد چنانکه درعلل و معلولات ۔ است .

۳. و بنابراین درموجودات بدون ترتیب مانند نفوس نطقه و غیر مجمع الوجودمانند حوادث گرچه حوادث مترتب اند دروجود، برهان تناهی جویان ندارد.
 ۲- دمنی این هردو واحدی که درسلسله نوش شود.
 ۵- دمنی سناهی باشد.
 ۲- فرض حیثیات مختلف هنگامی است که اثبات تناهی دریک جسم باشد و آنرابرهان حیثیات گویند.
 ۲- نخست فرض کنی که پُک قسمت ازوسط حلف شده است وسیس دوطرای را که این

آندو، خلاءحاصل شدهاست بهم، تصل کنیم . ۸- یعنی معدوم انگاغته شدهاست در سلسلهٔ اول. مفروض همچنان درآن باشد بطور یکه گویا دوسلسله است و دراین صورت یکی ازآن دورا در و هم بر دیگری منطبق میکنی و یا اینکه عدد هریگ ازآن دورا [در عقل]مقابل عددآن دیگر قرار میدهی (در صورتیکه از نوع اعداد باشد) در این صورت ناچارباید بینآن دو تفاوت باشد.

و این تفاوت در وسط نخواهد بود زیرا بفرض دوطرف سلسلهٔ نخست رابهم پیوستیم پس بناچار واجب است که این تفاوت در طرف باشد پس سلسلهٔ ناقص در طرف سلسلهٔ خود متوقف میشود وآن سلسلهٔ زائد بیک اندازه که متناهی است برآن. دگر فزونی می یابد [و بدیهی است] که آن سلسلهٔ مفروض [نامتناهی] که بمقداری متناهی بر سلسلهٔ متناهی فزونی دارد خود متناهی بود و بواسطهٔ همین برهان وجود تناهی در همهٔ ابعاد و علل و معلولات و جزآنها ثابت و روشن خواهد شد.

## حكومت دراعتباراتعللي

اطلاق [وحمل]وجود بر سیاهیو جوهر و انسان و اسب بیک معنی ومفهوم بودو بنابر این مفهوم وجود معنی معقولی بود که عامتراز ازهریک ازآنها بودوهمین طور است مفهوم ماهیت بطور مطلق و مفهوم حقیقت وذات و شیئیت بطور مطلق و[ از این جهت]مارا رسد که مدعی شویم <sup>ت</sup>که اینگونه محمولات [بطور قطع] اعتبارات عقلی محض اند<sup>ن</sup> زیرا اگر [فرضاً] وجود عبارت از مجرد سیاهی بود قهراً به همان معنی بر سپیدی حمل نشود و نیز[متفقاً و معاً] بر سپیدی و جوهر حمل نگردد<sup>۲</sup>.

۱- این قاعدهٔ کلیاست که «الزائد علیالمتناهی بقدرالمتناهی سنناه».

۲- درنزاع بین پیروان،شاء کهگویند وجود ماهیات دراذهان واعیان زائد برماهیات است و بین مخالفان آنان کهگویند وجود تنها دراذهان زائد برماهیات بود. از قطب ص ۱۸۲. ۲۰- یعنی ماهیت من حیثهی بطور غیر مقید وشیئیت و حقیقت وذات هریک بطورغیر

> متید بممادیق متمین. عدددنسخهٔ چاپ قدیم بجای فندعی فیدعی آمده است. قطب ص ۱۸۳۰. هد یعنی اگر تنها سیاهی بود.

۲ - این امور اعتبارات عقلی محض اندکه درادهان بر امور متعدد حمل میشوند نه درامیان و بالجمله وجود نه بیاض است نه سواد ، نه جوهر ونه عرض و... و اگر [وجود] اعم از جوهریت گرفته شود [و در عین حال دراعیان زائد برآن بود ] در این صورت یا حال و حاصل در جوهر و قائم باو بود و یا مستقل بوجود و قائم بخود بود اگر مستقل در وجود و قائم به خود بود لازم آید که جوهر متصف بآن نگردد ۲ زیرا نسبت آن [ وجود بنابراین قرض ] به جوهر وغیر جوهر برابر بود ۲ [بنابراین که مستقل بذات باشد]ونیز اگر فرض شود که وجود حاصل در جوهر باشد شکی نیست که [دراین صورت] حاصل برای آن میباشد و حصول خود عیناً همان وجود است، پس گوئیم که وجود هرگاه حاصل باشد عیناً موجود خواهد مود <sup>2</sup> وهرگاه موجود بودن آن نیز بعنی نفس و جود گرفته نشود ° گوئیم که لازم آید که مود و در اشیاء «نیش و بود آن باشد و مود مواهد مود و در اشیاء «شیشی الوجود» است و در نفس وجود گرفته نشود ° گوئیم که لازم آید که موجود در اشیاء «شیئی له الوجود» است و در نفس وجود عبارت از خود موجود است موجود در اشیاء «شیئی له الوجود» است و در نفس وجود عبارت از خود موجود است و حال آلکه ما آلرا برهمه تنها بیک معنی اطلاق و حمل کنیم ۲ .

سپس گوئیم هرگاه مثلاسوادمعدوم باشد قهرآوجود او حاصل نباشد و بنابراین وجودآن سوجود نبود زیرا بر این فرض وجود آن نیز معدوم بود و باین ترتیب

۱۰ زیرا هرموجودی درخارج یا جوهر است یا عرض.

۲۰ زیرا قیام جوهر به جوهر معالاست و علاوه نسبت پوهر به چوهرو عرض یکسان بود و اگر متصف بجوهر شود باید بتواند متصف بعرض شود و اگر متصف بسه عرض هم شود لازمآید قیام چوهربعرض .

۲۰ زیرا اگر جوهر باشد نمیتآن به همه جواهر واعراض یکمان بود و لازم آیدوجود جوهربالعرض باشد.

؛ زیرا حاصلعیارت ازموجود استوفرش این است که وجود حاصل درجوهر است وهر موجودی را وجودی لازم است بس لازمیاید که که برای وجود، وجود باشد هینطور تابی تهایت و این ایراد بواسطه فرض زائد بودن وجود برما هیت دراعیان بدید میآید.

ه۔ یعنیگفته شود که موجودیت آن و وجودآن **د کی است**.

۲- و بنابراین بناچاریاید وجودُراموجود گرفت چنانکهدراشیاء دیگر دراین صورت دچار تسلسل میشویم پس باید بگوئیم کهوچود دراعیان زائد برماهیت نیست بلکه در اذهسان است . هرگاه وجـود را تصورکنیم وحکم کنیم که موجود نیست لازم میآید که مفهوم وجود غیراز مفهوم موجود باشد<sup>ا</sup> .

سپس اگر بگوئیم که آن سوادی که معدوم انگاشتیم وجود یافت و وجود آن که حاصل نبود حاصل گشت در میابیم که حصول وجود غیر از وجود میباشد ولازم سی آید که برای وجود وجود باشد ونقل کلام بوجود وجود میکنیم و بدین نحو بطور بی نهایت ادامه میابد و [بیانشد که] اجتماع صفات مترتبهٔ نامتنا هی محال است .

وجه دیگر: اینکه مخالفان این دمته که خود نیز از پیروان مشاءاندوجودرا فهم کردهاند و لکنشک کردماِند که آیاآن وجوددر اعیانحاصل است یانه همچنانکه

1- این برهان برای بیان این معنی است که مقهوم موجود غیر از مفهوم وجود است و ضمناً شیخ دراینجا در مقام اثبات مطلوب که ناشی از فرض زیادت دراعیان است بین مواد و وجود مقایسه کرده است توضیح این عبارت این است که هر معنائی بجز وجود مسکن است از معدوم فرض کرد زیرا هرگاه نفس ماهیت حواد ملحوظ شود حاصل در خارج نخواهد بود و میتوان آنرا عاری از وجود داشت زیرا سواد خودش خودش است انقطنمیتوان از آن سوادیت را ملب کرد لکن میتوان وجود داشت زیرا سواد خودش خودش است انقطنمیتوان از آن سوادیت را ملب کرد لکن میتوان وجود داشت زیرا سواد خودش خودش است است که تقررخارجی ملب کرد لکن میتوان وجود را از وسلب کرد و سلب وجود از آن باین معنی است که تقررخارجی موجود معنی میتوان آنرا عاری از وجود داشت و معاطر میتوان گفت که هد اوجود لیس معاصل» زیرا وجود «مایه الحصول» است همانطور که نتوان گفت که هد اوجود لیس موقعی که گوئیم وجود حواد غیر حاصل است برای آن این معنی رامیخواهیم که حواد غیر از وجود و موجود است که ماهیت سواد در خارج معدوم است برای آن این معنی را میخواهیم که حواد غیر از وجود است که ماهیت سواد در خارج معدوم است مواد را ملحوظ کنیم و از سواد معدوم وجود یقود است که ماهیت مقود مواد و معدوم معنی مین معنی را میخواهیم که مواد و بر از وجود و موجود است پس مامیتوانیم نفس ماهیت سواد را ملحوظ کنیم و از وجود را ملب کنیم و دو در معنی می از وجود است و موجود است پس ماهیت مواد میر معاوم است مین قرض کنیم که اولا سواد معدوم وجود یافت و میس حاصل شد .

۲- با این مقایسه شیخ میخواهد ثابت کند که آگروجود امری عینی بود و درخارج بود ودر خارج زائد بر ماهیت باشد و تقرر خارجی داشته باشد باید سوجود باشد درخارج و مابین آن و مایر اشیاء فرتی نباشد و لازم آید که حصول وجود غیر از خود وجود باشد و یالاخره برای وجود وجود باشدوتسلسل لازم آید و محظورات و ایرادات دیگریس وجود امری اعتباری ذهنی است نه حصول خارجی. از قطب ص ۱۸۲–۱۸۶. در اصل ماهیت[کهاورا فهم کردهاند و شک کردهاند در حصولآن] و بنابراین لازمآید که برای وجود وجودی دیگر باشد [ وتسلسل محال لازمآید ] وباین بیسان روشن شد [و این بیان مفید این معنی است] که در عالم وجود کی چیزی که عین۔ ماهیت آن وجود باشد آنیست .

زیرا [با این فرض] پس ازآنکه مامفهوم آنرا تصور کردیم[ و مفهوممی را تصور کردیم که عین ماهیت آن وجود بود]<sup>3</sup> شکخواهیم کرد که آیاآنراوجودی [در خارج] هست یانه پس لازم آید کهبرای آن وجود دیگری باشد زائد بس آن و تسلسل لازم میآید" .

یعنی ساهیت را فهم کرده اند و لکن در وجود آن دراعیان شک کرده اند.

۲۰ این استدلال نیز برمبنای زائد بودن وجود است بر ماهیت دراعیان،طریق استدلال آنان این است که ما دو ماهیت را تعقل میکنیم عاری از وجود وچه بما پس از تعقل دروجودش شک میکنیم و هردو امری که یکی ازآن دو تعقل شود و دیگری باآن تعقل،نشود مغایرند در اعیان پس وجود مغایر یا ماهیت است و دراعیان زائد برآنمت، این استدلال را مخالفان آنان رد کرده اند وگویند وجود غیر زائد است بر ماهیت دراعیان و الا تسلسل لازم آید، زیرا لازم آید که وجود نیز زائد بر وجود باشد به عین همان برهان، زیرا ماوجود را فهم میکنیم مثلا مانسد و محمول آن دراعیان یکی بود (یعنی وجود وجود آن) مستنع بود که یکی ازآن تعقل شود و وجود عنقا، فشود بلکه مشکوك یاشد و میس تقل کلام بوجود وجود شود و وجود وجود ، دیگری تعقل نشود بلکه مشکوك یاشد و میس تقل کلام بوجود وجود شود و وجود وجود ، و وجودو تسلسل لازم آید ازجملهٔ «و بنا براین لازم آید که برای وجود وجود یدی وجود وجود ، دیگری تعقل نشود بلکه مشکوك یاشد و میس تقل کلام بوجود وجود شود و وجود وجود ، وجودو تسلسل لازم آید ازجملهٔ «و بنا براین لازم آید که برای وجود وجود یدیگر باشد» ردبر استدلال قسمت اول است که وجود را زائد بر ماهیت میداند پس دراین وجه، استدلال پیروان تعلیفه شاهیان شده است وسیس آنها را میزم کرده استایایکه اگر این استدلال پیروان تعلیفه شاهیان شده است وسیس آنها را میزم کرده استایایکه اگر این استدلال درستا شد لازم آید نمینه دیگری از مانیان است.

۲- یا وجود عین ماهیت آن باشد مانند(واجب لذاته) بنا برآنچه مشائیان گویند.
 ۶- یعنی مفهوم چیزی که وجود عین ماهیت آن باشد مانند واجب الوجود.
 ۵- منظور این است که که اگر استدلال مشائیان درست باشد در تمام موارد ایسن 'سدلال جریان میابد حتی در واجب الوجود ولازم آید که اصولا در عالم وجود چیزی نباشد که وجود عین ذات او یاشد.

وجه دیگر ـ هرگاه وجود وصف ماهیت و[زائدبرآن] باشد ناچار آنرانسبتی خواهد بود بماهیت وبرای آن نسبت وجود و [حصولی ] خمواهد بود در خار ج و برای وجود آن نسبت نیز نسبتی خواهد بود بدان نسبت و تسلسل لازم آیسد ۲ .

وجه دیگرآنکه مرگاه وجود حاصل در اعیان باشد وازطرفی جوهر نباشد<sup>4</sup> پس متعین است که هیئت در چیزی باشد<sup>و</sup> و با این فرض گوئیم نتواندنخست و مستقلا<sup>7</sup> [تحقق] و حصول پذیرد و سپس محلش حاصل شود که [در نتیجه] قبل ازمحلش موجود باشد<sup>و</sup> و نیز نتواند که محلآن باآن موجود شود زیرا پراین فرض لازم آید که محل یا وجود وجود یابد نه بسبب وجود<sup>°</sup> و این امر محال است و باز نتواند کسه پس از وجود محلش موجود شود (و این خود ظاهر است .

ونیز هرگاه وجود دراعیان ژائد بر جوهر باشد ناچار باید قائم به جوهر باشد<sup>1</sup>

۲\_ بنابر رأی مشائیان ۱ ـ و زائد بر آن باشد در اعبان بنا بفرض آنها ٤- چون بفرض آنها مغت•برای ماهیت است و ۲- تعلمل درئيتها . د. یعنی عرض حال در محل باشد زیرا هر ممکن اوماف، جواهر ثمي باشند موجودیها جوهر استایا عرض . اگر جوهر تباشد عرض است و اگر هرض باشد بناچار باید یا قبل از محل یا بعد از آن و یا با آن باشد و هر سه اس محال است بعثی حصول وجود نمیتوالد قبل از محل و یا بعد از آن و یا یا آن باشد ۲۔ زیرا دراین صورت عرض نتخواهد بود و حال اینکه فرض شد عرض است و محال است که هرش بدون محل ۷ در مال که هر چیزی بواسطهٔ وجودسوجود شود و به این فرض تحلق بأيد لازمآيدكه محل همراه ويا وجودسوجود لشنه باشدو لازم آيد كله براى ماهيت وجود ديكرى باشد غیر ار آن وجودی که مخن مادر آنست از لطب س ۱۸۷ ـــ زيرا لازم آيد كه ما هيت قبل ازوجودش موجود باشدو لازم آيد كه وجود مقدم بر نفس خودباشد و ۹\_ یعنی وجود يا أينكه قبل أز وجود وجود ديكر باشد و تسلسل لازم آيد. عرض است قارالوجود که اجزاء آن با هم جمع سیشوند در وجود بر خلاف زمان و حرکت ر فعل و انفعال و نیازی باعتبار تجزی نیست برخلاف کم و نیاری باضافت باس خارجی در تصور آن نیمت بر خلاف اهراض شش گانه دیگر و هرچیزی که با این اوماف باشد کیفیت **شواهد بود** 

و[عرض باشد] ولازم آید که با این فرض بنزد مشائیان هم کیفیت باشد زیرا براین فرض ازنوع هیئت قارة ایست که در تصور آن نیازی باعتبار تجزی و اضافت بامر خارجی نسیت چنانکه خود در تعریف کیفیت گفته اندا.

و نیز خود بطور مطلق حکم کردهاند که محل متقدم برعرض بود اعم از آنکه اژنوع کیفیات باشد یا غیر آن و بنا براین لازمآید که موجود متقدم بروجود باشد واین امر محال است'.

ونیز لازمآیدکه وجود مطلق اعمالاشیاء نباشد ولازمآیدکه کیفیت و عرضیت از وجھی اعم ازوجود باشد<sup>ع</sup> .

و نیز هرگاه وجود عرض باشد ناچارتادُم بمحل خواهدبود ومعنی اینکه پایدار بمحل است این است که موجود بمحل و در تحقق محتاج بآن باشد . و شکی نیست که محل موجودبوجود است پش دراین صورت دور لازم آیدو آن محال است .

و کسی که در مقام اثبات زیادت وجود بر ماهیت دراعیان باین برهان متوسل شدهاست که هرگاه بماهیت چیزی از نوع علت ضمیمه نشود همچنان در عالم عدم باقی بماند سخت خطاکردهاست<sup>و</sup>

۱- یعنی بنابر تعریف خود آنها لازم آید که کیفیت باشد.

۲- زبرالازمآید که وجودمتخدمبر نفس خود باشد یا قبل از وجود وجوددیگرباشد.

۳- با اینکه متفق علیه است که وجود اعم اشیاء است وحال آنکهمقونهٔ کیفنتواند اعم اشیاء باشد .

٤- زیرا با این فرض کیفیت منقسم می دود بوجود و غیر وجود و همین طور عرضیت.

ه. زیرالازمآیدتقدم شئی برنفسخود وبرمتقدم علیه واین محال درصورتیلازم میآیدکه وجود دارای هویت عینی باشدپس وجود اسری اعتباری است.

۲- برهان این است که اگر امری بماهیت افزوده نگردد از عالم عدم خارج نخواهد شد واگر امری بدان ضمیمه گردد آن امر وجود است ودر نتیجه آن وجود دراعیان حاصل برای اوست و مطلوب همین است، این برهان خطاست زیرا وجود امر اعتباری است و تقرری در ارد تا فاعل آثرا ضمیمه کند وفاعل نتواند افاده وجود کند زیرا وجود امری اعتباری است و بلکه آنچه فاعل افاده می کند، نفس ماهیت عینیه است . از قطب ص ۱۸۸ . زیرا وی نخست ماهیتیرا فرض میکند وسیسی وجودیرا بان ضمیمهمی کند و حالآنکه خصمرا رسد که گوید:

نفس همین ماهیت عینی ناشی از ناعل است علاوه براین خن به آن وجود زاند باز سیگردد . باین بیان که که آیا فاعل بان [وجود مفروض] چیزدیگری [که وجود دیگری باشد ] افاده کردهاست و یا همچنانکه بوده است هست .

بدانکه پیروان مثاء گویند ما انسانرا عاری ازوجود تعقل میکنیم ولکن آنرا عاری ازنسبت حیوالیت تعقل نمیکنیم و عجب این است که معنی نسبت حیوانیت بانسان لیست مگر موجود بودن حیوانیت درانسان، در ذهن یا درعین وبدین ترتیب درنسبت حیوانیت با سانیت دووجود نهاده اند یکی برای حیوانیتی که درانسان است<sup>3</sup> و دوم آنچه لازمهٔ وجود خود انسالیت است تا آنکه چیزی [بتواند] درآن یافت شود یعنی لازمهٔ اینکه درآن چیزی یافت شود موجود بودن آنست. [لازمهٔ وجود انسانیت است] .

وآنگهی بعضی از پیروانفلسفهٔ شاء مدار همهٔ مباحث خودرا در بساب الهیات بر وجودبنا نهادهاند" ,درحالیکه وجودگاه تنها برنسبتهائی کهبرای اشیا است اطلاق میشود" چنانکه گفته میشود «الشنی موجودفی البیت»و یا «فی السوق»و

ی نه وجود آن آنطور که شما فکر کردهاید .

۲- اگر قاعل بآن وجود وجود دیگریافاده نکردهاست پس همچنان در عالم عدمیاتی
 ۲- اگر افادهٔ وجود کردهاست لاژم آید که برای وجود وجودی دیگر یاشد .
 ۳- و همین طورعاری از سایر نسبت ها تمیتوانیم تعقل کنیم .
 ۶- لاژمهٔ کون الشیئی فی الشیئی است .

ه. زیرا موضوع علم الهی بنزد آنان وجود است وهمینطور حقیقت واجبالوجود که مبده همه ماهیات سکنه و وجودات عرضیهٔ آنهاست.

۲- منظوراین است که وجود چگونه می تواند موضوع عام الهی باشد در حالیکه بر معانی مخان اطلاق میشود و در عین حال همهٔ آن معانی دراینکه اعتبارات عقلی اند یکسان و مشترکند، آن نوع اعتبارات عقلی که مضاف هما هیات خارجی اند (مانند نسبت ها وروابط ذوات) یعنی اطلاق بر این امور می شود. و یا «فیالذهن» و یا «فیالعین » و یا «فیالزمان» و یا «فیالمکان» وینا براین لفظ وجود با لفظ «فی» در همهٔ این موارد بیک معنیاست' .

و [نیز] وجود اطلاق میشود بازاء روابط چنانکه گفته میشود «زید یوجد کاتباً» والبته گاه اطلاق برحقیقت چیزی و ذات آن هممیشود چنانکه گفته میشود «ذات الشیئی و حقیقته و وجود الشییء و عینه و نفسه» پس در تمام موارد م «ذات الشیئی و حقیقته و وجود الشییء و عینه و نفسه» پس در تمام موارد م [اطلاقات] بعنوان اعتبارات عقلی گرفته میشود و بماهیات خارجی نسبت داده میشود<sup>‡</sup> واین آن چیزی است که مردم از وجود می فهمند و هر گاه منظور از وجود بنزد مشائیان معنی دیگری است که مردم از وجود می فهمند و هر گاه منظور از وجود بنزد مشائیان معنی دیگری است آنان خودملزمند که در [موقع بیان] دعاوی خود بیان کنند° نه بآن نحو که فقط گویند وجود ظاهرترین چیزها است و تعریف آن به چیزی دیگرروا نیست .

بدانکه وحدت نیز امری نیست که در خارج زائد بر شیبی، باشد و الا لازم آید که وحدت خود یک چیزی از چیزها و[ واحدی از واحدها] باشد(ستصف بوحدت) و لازمآید که برایآن نیز وحدتی باشد<sup>.</sup>

۱ - دراینگونه مثالها اعتبارات عقلی که عبارت از نسبتشیلی است بازسه و اسکنه اضافه شده است بآنها و ازاین نسبت ها یعنی نسبت زمان و سکان یما هیات خارجیه تعبیر بوجود شده است .

۲- دراین مثال از نمبت محمول بماهیت خارجی یعنی موضوع، بوجود تعبیر شده است.
۲ یوجد کاتباً».

۲- دراین مثالها ازاضافه حقیقت و ذات که خود ازاعتبارات عقلی است بما هیت خارجی
 تعبیر بوجود شده است ، یعنی آن اضافه از اعتبارات عقلی است .

٤- وسپس اژاین اضافات باشیاء تعبیر بوجود میشود .

معنائی بعز آنچه مردماز وجود میفهمند.

۲- زیرا آنچه اظهر اشیاء است امر اعتباری عقلی است که برای همه مقهوم است ومحال و ستنع است که درخارج تقرر یابد اینان آنچه در بارهٔ وجود گویند فهمیده تسی شود و نباید به سخنان آنان توجه کرد سگر آنچه دردل دارند بگویند و ثابت کنند.

۷۰۰ یعنی لازمآید که برای وحدّت نیز وحلت باشد زیرا فرض این است که آنهم شیئی ست موجود و یکی از موجودات استجبرایآن وحدت است زیرا واحد یعنی امری که متصف به وحدت است . و نیز گفته میشود «واحدوآحاد کثیرة» چنانکه گفته میشود «شیی، و اشیاء کثیرة» پس[گوئیم] هرگاه ماهیئت امری باوحدتی که برای آن هست دوچیز گرفته شود لازم آید که که آنها دوامر باشند یکی وحدت وآن دیگر ماهیتی که برای آنست پس[لازم آید که] برای هریک ازآن دونیزوحدتی بودو...واز آن محالاتی ناشی میشود [بشرح زیر] .

ا آنکه هرگاه بگوئیم که آنها دوامرند لازمآید که برای ماهیت بدون وحدت [ و با قطع نظر ازآن]وحدتی دیگربود نقل خن بدان شودوتسلسل لازمآید.

۲- لازم آید برای وحدت نیز وحدتی دیگر باشد [ ونقل مخن بان وحدت شود ] ولازم آید اجتماع صفات مرتبه غیر متناهیه ( واین امر خود روشن است ونیا زبه بسط و تقریر ندارد) .

وهنگامیکه حال وحدت بدینسان باشد پس عددنیزامری عقلی واعتباری خواهد بود زیرا هنگامیکه عدد مرکب ازآحاد باشد ووحدت هم صفت عقلی باشد واجب است که عددهم چنین باشد .

<sub>1</sub> یکی از دلایل براینکه لازم میآید برای وحدت وحدتی دیگر باشد جملات مذکورهاست که دلالت دارد براینکه وحدت و کثرت عارض میشوند برطبیعت واحد همانطور که برشیلی واحد عارض میشوند واز همین جهت است که گفته میشود وحدة واحدة و وحدات کثیرة چنانکه گفته میشود شیئی واحد و اشیاء کثیرة .

۲- یعنی امر اعتباری عقلی باشد کشرت نیز امر اعتباری عقلی خواهد بود زیراکش نیز مرکب از وحدات است وچون عدد عبارت از کشرتی است که از وحدات مجتمع شدهاست و محرض در عبارت بعد بیان این است که اعداد اسور اعتباریند، از کشرت تعبیر به عدد کرده است .

۳۔ یعنی وحدات

٤- ییان کردیم که منظور از عدد در متن همان کثرت است. و بنا براین عدد یعنی کثرت و وحدت از اسوری هستند تاثم بنفس که بوسیلهٔ آن معنی قائم بنفس، قلیل، کثیر ، زائد و ناقص شناخته سیشود. وجه دیگر اینکه هرگاه عدد اربعه مثلا عرض قائم بانسان باشد [دوحالت دارد] یکی اینکه در هریک ازاشخاص انسان«اربعیت» بطور تام وجود داشته باشد که این فرض محال ست ۲.

حالت دیگر اینکه درهریک ازاشخاص مقداری از«اربعیت» باشد که در این فرض آنچدازآن در هریک ازاشخاص است نیست مگر وحدت و...وینا براین مجموع «اربعیت» را معلی بجز عقل نباشد زیرا درهر یک ازاشخاص انسانی نه بطور تام «اربعیت» وجود دارد، نه مقداری ازآن[یعنی وحدت] وینا براین فرض «اربعیت» را بجز در عقل موطنی نباشد [چنالکه وحدت را] و بدینهی است که ذهن آدمی هرگاه واحدی [ازآحاد موجود] در شرق را با واحدی ازآحاد دیگرد رغرب جمع کند «اثنینیت» را لحاظ خواهد کرد و هرگاه جماعت بسیاری را مشاهده کند قهراً عدد سه و چهار و پنج را برحسب نظراو که [چگونه برآنان و درآنان واقع میشود و بالاجتماع نظرمی افکند] برمیگیرد و همچنین بر حسب نظر افکندن در اعداد، عددهائی مانند یک صد و چند صد ویکده و چند ده و جز آنها بر میگردد".

بدانکه امکان[هر] چیزی در عقل مقدم بروجود آن میباشد زیرامهکنات نخست ممکناند و سپس موجود میشوند و درست نیست که گفته شود نخست موجود میشوند و سپس سمکن. وامکان نیز بر امور مختلف بیک مفهوم اطلاق میشود و آن امری عرضی استماهیات راو ماهیت موصوف بدان میگردد، پس امکان از اموری نیست که قائم و استوار بخود باشد و [ ثیز ] واجب هم نمی باشد زیرا هرگاه وجود ممکن بذات واجب باشد لازم آید که قائم به خود بوده و درنتیجه نیازی باضافت بموضوعی نداشته باشد.

<sub>1</sub> وچه دیگر در بیان اینکه عدد اسری اعتباری و عقلی است. <sub>۲- ا</sub>زیرا لازم سیآید که هر تُشخص چهار شخص باشد. ۲- یعنی اینگونه سراتی ازاعداد انظر اورا جلب کند و بنا براین اعداد اسور اهتباری عقلیاند و تقرر خارجی ندارند. پس [روشن شد که] ممکن بذات خود ممکن است وامکان آن قبل از وجودش تعقل میشود، زیرا مادام که نخست منتکن نباشد سپس آن موجود نشود، پس امکان آن نفس وجودش نبود و بدین ترتیب بازگشت و نقل سخن بامکان امکان او شود تا بی نهایت و این امر منجر بوجود سلسلهٔ ممتنعه شود به جهت لزوم اجتماع آحاد مترتبهٔ متسلسله[ که محال است].

و همینطوراست وجوب، زیرا وجوب صفت وجوداست واگر [فرض شود] که زائد بروجود باشد و پایدار به خود نباشد لازمآید که سمکن باشد پس اوراوجوبی باشد واسکانی پس اعداداسکانات و وجوبات او بطور مترتب به سویبینهایت<sup>۱</sup> رودو وجود [بینهایت محال لازمآید] .

و وجوب، هرچیزی پیش ازوجودآن بود پس بنابراین [وجوب، هرچیزی ] نفس آن نبود <sup>۲</sup>

زیرا[هرچیزی نخمت]واجب میشودو پس ازآن موجودمیگردد نهآنکهنخمت موجود شود و سپس واجب گردد۳.

و بنا براین لازمآید که برای وجود وجوبی باشد وبرای وجوب وجودی و همینطور سلسلهٔ دیگری ازتکرار وجود بروجوب و وجوب بروجودبطورنامتناهی لازم آید و این امر چنانکه پیش ازاین گفتیم ممتنع است<sup>2</sup> .

وبدانکه نونیت سواد نیز بدین معنی نیست که دوامر باشد یکی لونیت. دیگرامری که واقع درخارج باشد زیراجعل لونیترا بعنوانلون،عینه همان جعل

زیرا براین فرض هریک ازوجوب و امکان سکن سیباشند بااینکه براین فرض برای هرسکنی وجوبی است و امکانی بسی سلسنه نامتنا هی لازم آید در اسور مترتبه . قطب ص ۹۹ .
 ۲۰ زیرا آنچه سابتی بر چیزی است نتواند نفس آن چیز باشد .
 ۲۰ زیرا تابلا بدانستی که «الشیئی سالم یجب لم یوجد» .
 ۲۰ زیرا بنابر قول خصم این دو سلسله لازم آید ژیرا بنابر قول اوسوجود عینی است و .
 ۲۰ میکن است با اینکه بنا بر تول خصم این دو سلسله لازم آید ژیرا بنابر قول اوسوجودی است و .

سوادیت او باشد' و هرگاه برای «لوتیت» وجودی باشد و برای خصوص«سواد» بودنآن نیزوجودی دیگرباشد روا خواهد بود کهبرای هریکاز خصوصیات دیگری که اتفاق افتد ویآن لحق گردد وجودی دیگر باشد.

زیرا [بنابراین فرض] تنها یکی از خصوصیات بعینه شرطتحقی«لونیت»نبود و الا با خصوصیت دیگری که مضاد یا مخالفباآن خصوصیت؛ود«لوثیت»امکان نپذیرد پس جایز بود اقتران و تقارن همهٔ خصوصیات<sup>۴</sup> بان.

و نیز[گوئیم] هرگاه «لونیت»را وجودستقلی بودباتوجه باینکه[بناچار] بایدهیئت بود، دراین صورت یا هیئتی بود در «سواد» که بناچار باید «سواد»قبل ازآن وجود یابد نه بدان<sup>ع</sup> و یا اینکه هیئتی بود در محل سواد پس لازم آید که سواد دو عرض بود یکی لون و دیگری فصل آن بنابراین یکی نبود.

و اضافات نیزهمه اعتبارات عقلی اند زیرا مثلا«اخوت» هرگاهعرضی بود در تخص [لازم آید] که اورا اضافتی به شخص دیگر بود و اضافتی به محل خود و[معلوم است] که قهر آهریک از دو اضافات بجز آن دگر بود پس آن دوهم بالضرورة بجز « ذات « اخوت» بود ، زیرا هرگاه ذات او موجود فرض شود ، یک ذات بود با دو اضافت بدو شخص متغایر و بااین فرض چگونه آن دو اضافت توانندعین آن ذات باشند پس متعین است که هریک از آن دو اضافت موجود دیگری بود و پس از آن بازگشت و نقل کلام باضافت آن شود یعنی اضافت آن به محلو تسلسل معنع لازم آید، پس همهٔ اضافات اعتبارات و لحاظات عقلی هستند و عدمیات ماند معنع لازم آید، پس همهٔ اضافات اعتبارات و لحاظات عقلی هستند و عدمیات ماند

۱- یعنی جاعل که اورا لون قرار داده است بعینه اورا سواد قرار داده است.

۲- وچراخصوص سودرا وجود دیگری باشد. بلکه لازمآید با هریک از الوان وجود ستقلی داشته باشد بنا براین فرض و لازمآید لوتیت یا هر خصوصیتی دیگر وجود دیگر داشته باشد .

۲۰۰۰ در نتیجه لازمآید بطور بینهایت خصومیاتی در تعققآن شرط باشد.
 ۲۰۰۰ لونیت بجز سواد است و امری است اعتباری.

1 2 4

سکون نیز ازامور عقلی هستندا زیرا سکون عبارت از انتفاء حرکت بود درامری که تصور حرکت درآن شود و«انتفاء» امر**ی،**تحصّل در اعیان نبودو بلکه امری بود معقول دردهن ، وامکان نیز امری عقلی بود پس بدین ترتیب لازمآید که همهٔ اعدام مقابل اسور عقلى باشند .

وبدانکه جوهریت نیز از امور عقلی [اعتباری بود ] و از اموری نبود که در خارج زائد بر جممیت بود و بلکه جعل جسم عیناً جعل جوهریتآن.هم بود، زیرا بنزد ما جوهریت نبود مگر همان کمال ماهیت شیٹی بنحویکه دراستقلال و قوام وجودی خود بی نیاز از محل بود و مشائیان در تعریفآن گفتهاند «جوهر موجودی بود لاقی موضوع » و بدیهی است که نفی موضوع امری است سلبی و موجودیت امری است عرضی و هرگاه مدافع آنان گوید که:« جوهریت »امری دیگر است که خود موجود است ، دراین صورت[البته ] شرح و اثبات این موضوع در مقابل منازع برای وی دشوار بود و آنگهی هرگاه جوهریت امری دیگر باشد جزآنچه موجود در جسم بود لازم آید آنرا وجودی باشد «لافی سوضوع »<sup>،</sup> وبنا ـ بر اینآن هم موصوف به جوهریت بود و نقل سخن به جوهریت جوهر شود وبطور بى نهايت تسلسل لازم آيد.

<sub>1-</sub> چه آنکه اگر اخوت عرض باشد بحکم اینکه از مقوله اضافت است یک اضافتی هم به غیر خواهد داشت که آنهم عرض است پس لازمآید که دو عرض باشد، پس دو اضافت خواهد بود یکی آنکه عرضی است قائم به شخص خود مضاف دوم اضالت به شخص دیگر.

۷- یعنی عدم سلکه و منظوراژاین ۱مکان، امکانیاست که در تعریف عدم سلکه آید. و مثلا گفته می شود: سکون عبارت از عدم حرکت است دراموری که تصور حرکت درآنها سکن بود.

م- یعنی گوید جو هریت یجز جسم است وجدای، از جسم امری دیگر هست که خودسوجود است و جوعر است .

ع۔ یعنی نمیتواند این امر را ثابت کند که جوهریت جدای از جسم باشد و خود موجود باشد و در حقیقت بااین عبارت بر این نوع مدعیان طعن میزند . پس [روشنشد که] صفات کلا منقسم بدوقسم میشوند یکی صفت مینی که اورا صورتی است در عقل مانند سواد و بیاض و حرکت. ودیگر صفتی که وجود آن در خارج نبود مگر همان وجود آن در ذهن و آنرا بجز در ذهن وجودی نیست و بنا براین وجود برای آن در ذهن بمنزلهٔ وجود غیر آن بود دراعیان مانند امکان جوهریت، لوئیت و وجود و جز آنها ازآنچه یادآور شدیم . وهرگاه برای چیزی در خارج از ذهن وجود بود باید وجودی که ازآن در ذهن حاصل می شود سطابق بود باآن . اماآن چیزی که تنها در ذهن وجود دارد اور ادر خارج از ذهن وجودی لبود تاوجود ذهنی آن باآن سطابقت لماید.

پس محمولات ازآنجهت که محمولاتندد هنی هستند وسوادامری عینی است ۲ و چون «اسودیت عبارت از چیزی است که «قام به السواد» پس جسمیت وجوهریت داخل درآن لبود .

و بلکه هرگاه فرضاً «سواد» بغیر جسم هم قائم باشد برآن اسودگفته میشود بنابر این اگرچیزی در«اسودیت» مدخلیتداشته باشدتنها امر عقلی اعتباریخواهد بود واگر چه «سواد»را وجود خارجی میباشد.

اما صفات عقلیه پس آنچه از صفات عقلی مشتق میشود و بصورت محمولات و [فضایا] در میاید مانند «کل جسم هوممکن» .

آن نیز عقلی اعتباری بود بنا براین[ممکنیت وامکان] هرد و عقلی هستند بر خلاف «اسودیت» که گرچهآنهممحمول عقلیاست لکن« سواد » اس عینی است و به تنهائی حمل بر جوهر نمیشود و [ مثلا ] هرگاه بگوئیم که «ج»هوممتنع

ا۔ یعنی صفاتی که تنها وجود ذهنی دارند سانند اسکان، جوعریت، لوئیت...وجود ذهنی برای آنها پسرتبت و منزلهٔ وجود خارجی است برای اشیاء دیگری که در خارج تحقق دارنسد .

۲۔ یعنی همهٔ محمولات فی حد ذاته آو از آن جهت که محمولات اند اموری ذهنی اند و آنهارا در خارج وجودی لیست .

**-- باعتبار افرادش .** 

فیالاعیان » بدین معنی نیست که امتناع آن حاصل در خارج است و بلکه امری است عقلی که یکدفعه بآنچه در ذهن است ضمیمه مّیکنیم و بار دیگر بآنچه وجود در خارج است و همین طوراست امور دیگری مانند آن<sup>7</sup>.

و غلط در مثل اینگونه چیزها ناشی ازاین میشود که امور ذهنی اعتباری بعنوان موجود مستقل خارجی گرفته شود.

و چون بدانستی که امثال اینگونه چیزها کهبر شمردیم انندامکان، لونیت و جوهریت محمولات عقلی هستند پس بنا براین اجزاءما هیات عینی هم نخواهند بود۲.

وچنین نیست که هرگاه چیزی محمول ذهنی باشد و مثلا مانند جسمیتی که محمول است بر چیزی <sup>ی</sup> مارا رسد که آنرا در عقل بهرماهیتی کهبخواهیم وپیش آید] ملحق کنیم و مبادق هم باشد<sup>.</sup> . و بلکه بر چیزی حمل میشود که بخصوص

۱۰ در نوخهٔ بدل آمدهاست «لیس له امتناعاً حاصلا فی الاعیان» در متنی که اصل
 ۲۰۰۰ گرفته شداست « لیس معناه ان الامتناع حاصل فی الاعیان » تطب ۲۰۰۰ .

۲۰ یعنی مانند امتناع . یمنی آنچه از مفات عقلی است وازآنها چیزی گرفته و مشتق شده باشد مانند: موجود . مظلم، ماکن که حکم آنها مانند حکم امکان و امتناع است که هم مشتق و هم مشتق منه عقلیاند برخلاف «امود» که مشتقآن که «امودیت» است گرچه عقلی است لکن مشتق مندآن یعنی«مواد»خارجی است و صدق و کذب دراینگونه امور مطابقت محمول است با خارج چنانکه « امود » حمل بر زنجی شود باعتبار وجود مواد دراو وعدم. مطابقت آن با خارج چنانکه « امود » حمل بر زنجی شود باعتبار وجود مواد دراو وعدم مطابقت آن با خارج نیست زیرا ما بازائی در خارج ندارد و بلکه صدقآنبالحاقباوست.آنچه هدم مطابقت با خارج نیست زیرا ما بازائی در خارج ندارد و بلکه صدقآنبالحاقباوست.آنچه برای آن مالح است مانند الحاق مکون به جمم و حمل ماکن برآنو کذبآن بالحاق مکون است یغیر جمم و مثلا مانند الحاق آن به نفس و حمل ماکن براو.

۳. زیرا محال است چیزی که عقلی معض است سوجود در خارج باشد.
۶- مثلا مانند حمل جسمیت بر حیوان.

ه. مثلا جنسیتارا حال بر ماهیت انسان کنیم زیرا کاذب استار بنا بر این اینگونه م**حمولات** در عقل بر اموری حال میشوند که صالح برایآنها باشد مانند جنسیت برحیو**ان.**  صالح برایآن باشد و نه بر هر چیزی و همینطوراست وجودوسایر اعتبارات .

\* \* \*

### فصل در بیان اینکه عرضیت محارجاز حقیقت اعراض است

پیروان فلسفهٔ مشاء گویند عرضیت خارج از حقیقت اعراض است و این گفتاری است درست زیرا عرضیت نیز ازصفات عقلی است.

بعضی ازآنان بر این امر چنین استدلال کرده اند که گاه باشد که السان چیزی را تعقل کند و در عرضیت آن تردید نماید ولکن در [باب خارج بودن] جوهریت از جوهر چنین حکمی نکرده اند و خود نیندپشیده اند که هرگاه انسان در عرضیت چیزی تردید کند لازم آلد که خود به خود در جوهریت آنهم تردید کرده باشد و کیفیت یودن «سواد» نیز امری عرضی برای آن بوده واعتباری عقلی است.

و آنچه دراین باب گفته میشود که ما نخست «لون»را تعقل میکنیم وسپس «سواد» را گفتاری باطلوبدون دلیل بود و گویندۀ رسد که گویدنخست تعقل میکنیم که این امر «سواد» است و پس ازآن حکم میکنیم که «لون» است و کیفیت است. و ما اصولا نیازی باین برهان ها نداریم زیرا این نوع گفتارها گفتاری است جدلی۲. و عمدۀ کلام دراین باب همان بود که گذشت.

۱۰ دراینکه اجزاء و ۱۰هیات خارجی نمی باشند.

۲- شیخ اشراق بر این استدلال اولا اعتراض کرده است که تفاوتی بین جوهریت و عرضیت نمی باشد و عین همان استدلال در جوهریت نیز جاری است و از همین جهت است کسه در پایان این نوع برهان را جدلی خوانده است که در یکجا یکاو سیبرندو در سشا به آن یکار نمی برند. و بعداً گوید این گفتار که نخست نون را تعقل میکنیم و سپس « سواد » را برهانی نیست بلکه گفتاو بدون دلیل است زیرا ما می توانیم بعکس بگوئیم . میکند که هیچچیزی شناخته وتعریف نشود .

زیرا [ بنزد آنان] جواهررا فصولی بود مجهول و جوهریت را [نیز] بامری سلبی تعریف کرده اند و نیز برای نفس ومفارقات عقلی[بنزدآنان] فصولی بود مجهول و نیز عرض و مثلا «سواد» را تعریف کرده اند باینکه «لون یجمع البصر» و جمع البصر معنائی عرضی است و حال «لونیت» را نیز بشناختی و [بنا براین مقدمات] لازم آید که اجسام و اعراض اصلا متصور نباشد "

و البته حال وجودرا هم که بنزد آنان اظهر اشیاء است نیز بشناختی<sup>،</sup> . وینابراین اگرفرض شود که قصور [معرفت] اشیاء بسبب لوازم آنهابود^ [گوئیم] برای آن لوازم نیزخصوصیاتی بود و مثل همین سخن درآنجا آیدواین امرجایز نبود زیرا

۱- «شیئی لاقی موضوع» و اس سلبی دلالت بر حقیقت چیزی <sup>ع</sup>که یوسیلهٔ آن تعریف سیشود نمیکند.

۲۰ گویند مادام که دراین دنیا هستیم تمی توانیم به حقیقت آنها آگاه شویم وآنچه مانند ناطقیت وغیره قصول دانسته اند در حقیقت قصول تمی باشند بلکه لوازم قصون د که مجهولند.

۳- گفته اند؛ السواد لون یجمع البصر. رنگی است که جامع و قابض چشم است.
 ۶- یعنی عرضی است برای سواد وداخل در حقیقت آن نیست چه آنکه قبلا دانستی که سواد
 ۹- یعنی عرضی است برای سواد وداخل در حقیقت آن نیست چه آنکه قبلا دانستی که سواد
 ۹- یعنی عرضی است برای سواد وداخل در حقیقت آن نیست چه آنکه قبلا دانستی که سواد

بر ابن فرض لازمآید که در جهان وجود هیچ امری شناخته نشود.

و حق این است که «سواد» امری واحد و بسیط بود که [بغوبی] تعقل میشودوآنرا اجزائی دیگر که ناشنا خته بود نیست و [البته] برای آن کس که آنرا مشاهده نکرده است نتوان تعریف نرد و آنطور که هست نمود وآن کسی هم که خود بدیده است بی نیاز از تعریف بود وصورت آن درعقل پمانند صورت آن درحس بود و اصولا امثال اینگونه چیز هارا تعریفی نبود و[نتوان تعریف کرد] ویلکه گاهبود که حقایق مرکبه [ که از حقایق بسیطه ترکیب یافته اند] بواسطهٔ حقایق بسیطه شناخته و تعریف می شوند مثل آنکه کسی حقایق بسیط راپرا کنده و متفرق تصور کند و میس مجموع آنها را بصورت هیأت اجتماعی درموضعی خاص و[ درآنجا که گرد آمده اند] . بشناسد و تعریف کند ۲

بدانکه همهٔ ملتولاتی که مشائیان انگاشتداند<sup>و</sup> از جهت مقولیت ومحمولیت اعتبارات عقلی هستند<sup>و</sup> و در پارهٔ از آن ها مشتق منه آنها یعنی اموربسیطهٔ که محمولات ویژهازآلها گرفته شده است نیزصفتی عقلی بود مانند مضاف<sup>و</sup> و اهداد

ا و زیرا عیناً معالهٔ دورو تسلسل دراینجا پیش میآید و نتیجه این میشود که در جهان هیچ امری شناخته نشود در حال که عقل سالم ازاین معنی استناع دارد و جهسان وجودهم این امر را نمی پذیرد .

۲- ژیرا معرفت آنها ضروری و بدیهی است چون حقایق بسیطه اند و آنچه تابلو نیاژ بتعریف دارد از حقایق سرکبه بود.

۳- بعنی در بورد اجتماع تعریف کند و بشناماند که این ابور متفرقهٔ متصوره عبارتند از مجموع باهیلت خاص اجتماعیه،در نسخهٔ کربن عبارت طوری دیگر است که معنی آن میشود در موضعی از موضعها آنرا تعریف کند.

٤- يعنى فلاسفة مشاه.

یان شد که همهٔ مقولات، معقوله محمولات کلی اند پس از اعتبارات عقلی اند.
 به شلا «اب» و «اخ» با اینکه خود از اعتبارات عقلی اندا بوت و اخوتی هم که از آن دو
 شتق می شود نیز عقلی اند منظور شیخ این است که پارهٔ از امور هم مشتق و هم مشتق منه
 آنها از اعتبارات عقلی اند چنانکه قلبلا بیان شده است و پارهٔ از آنها چنین نیست شلا « احود »
 اعتبار عقلی است و کن « سواد» عینی است نه «اسودیت».

بخصوص عددی ' چنانکه پیش ازاین بیان شد که [امر بسیطی که اعداد ازآن گرفته شدهاست که عبارت از وحدت باشدایکز اعتباری است عقلی] .

و بطور کلی هرامری که اضافه داخل درآن باشد [ نیز چنین بود ] و لکن پارهٔ از مقولات فی نفسه صفت عینی هستند و لکن دخول آنها در تحت اینگرله مقولات از جهت اعتبار عقلی بودن آنها است مانند «رایحه و سواد» مثلا، زیرا کیفیت بودن آن دوعبارت از امری عقلی بودو معنای آن اینست که عبارت از هیأتی» است ثابت چنین و چنان ۲ و اگر چه فی نفسه دوصفت عینی و متحقق درعین اند و اگر بودن چیزی عرض و یا کیف و غیره امری بود [عینی و] موجود بوجود دیگر بنا چار سخن پدان بازگردد و تسلسل لازم آید بدان سان که گذشت.<sup>4</sup>

# حکومتی دیگر درابطال ہیولی \*

مشائیان گفتهاند ازطرفیجسماتصال وانفصال سیپذیردوازطرفی دیگرچون [حالت] اتصال [ در عین حال ] انقصال نپذیرد پس باید در جسم چیزی باشد کهآن هماتصال پذیرد وهم انقصال وآن هیولی است .

<sub>۱</sub>- بیان شدکه وحدت مشتق سنه اعداد است و اعتبار عقلی است منظور از مشتق و مشتق سنه دراینجا ابن است که هرگاه تعقل شود،چیزی دیگر نیز ازاو تعقل شود چنانکه از تعقل«اب و اخ»ابوت و اخوت نیز تعقلمیشود.

۲۰ یعنی محمول عقلی است هر مقولهٔ که باشد مانند مقولات این ، متی و ملک و وضع که صفات عقلیاند. از قطب م ن ۲۰۰۵.

**... آنچه در تمریف هریک آمده است...** 

٤- یعنی اگر کیف بودن و یا عرض بودن بجز خود آن چیز، چیز دیگری باشد موجود، تسلسل لاژم آید.

ه- در شرح قطب است که حکومتی دیگر در فصل خصومت بین مشائیان که گویند جسم مرکب از هیوای و صورت است و حکمای اقدم که گفتهاند جسم تنها عبارت از مقدار لابل استدادات مه گانه است. قطب ص ۲۰۰۹ . و گفته اند که «مقدار» داخل در حقیقت اجسام نبود زیراهمهٔ اجسام در جسمیت مشتر کند و در مقادیر مفترق، دیگر اینکه جسم واحد بسبب تخلخل و تکائف هم کوچک و هم بزرگ میشود [این گفتار آنها مردوداست] وایراد میشود باینکه: اتصال بآن امری گفته میشود که بین دو جسم بود و[ باستنادآن] حکم میشود باینکه یکی از دوجسم بدیگری پیوسته است و اتصالی که در مقابل انفصال است این بود وآنچه در جسم هست امتداد یعنی طول، عرض و عمق است و انفصال این بود وآنچه در جسم هست امتداد یعنی طول، عرض و عمق است و انفصال بود که جسم عبارت از مجرد مقداری است که تنها امتدادات سه گانه پذیرد نه بود که جسم عبارت از مجرد مقداری است که تنها امتدادات سه گانه پذیرد نه چیزی دیگری .

و اما گفتار گویندهٔ که : باستفاد اینکه در پارهٔ از اجسام و مثلا مانند تطعهٔ از موم طول وعرض و عنق آن مبدل میشود گوید امتدادات سه گانه از جملهٔ اعراض اند ، معرد ادعابود زیرا اگر [این مدعی] آن مقدار [ متغیری ] که در هریکه از جهات مذکوره است عرض قرار دهدو عرض[ بداند] لازم ثبود که نفس مقدار هم عرض بود برای جسم یا عرض غیر قائم بذات بود ۲ زیرا هر امری که درهنگام کشش به درازای آن افزوده گردد بناچار از پهنای آن کاسته میشود همین طور هر جسمی که در جهت عرض پهن شود از طول آن کاسته شود پس بنابراین در هنگام کشش، پارهٔ از اجزاء آن که پراکنده اند پیوسته شود و پارهٔ دیگر که پیوسته است پراکنده شود پس کشش و رفتن اندازه ها [ اندازه هائی که عبارت ازجسم اند] در جهات مختلف البته بر سبیل بدل لازمهٔ آن بود و لکن هریک از این کششها

۱- پس،ادهٔ واحدهٔ که تالهل مقادیر مختلف است و بنا براین،مقادیر اعراضند که حال در مادهاند یعنی از نوع اعراض حال در مادهاند .

۲- منظور این استکه سمکن است نفس کشش و امتداد بهر سوئی با این تید عرض باشدو لکن ازاین امر لازم نمیآید کهنفس مقدار عرض باشد. که در جهات است عرضی بود متبدل ولکنجسم خود نبود مگر نفس مقدار<sup>م</sup>ابت و استدادات سهگانه <sup>ر</sup> متبدله عبارت اند از آنچه بر حسب کشش جسم و استداد آن بسوی جهات مختلف مأخوذمیشود<sup>ر</sup> .

و اما گفتار آنان که گویند :

اتصال قبول انفصال لمیکند اگر منظورآنان از اتصال، اتصال بین دوجسه باشد درست است واسا اگر منظور آنان ازاتصال، مقدار بود[نادرست است] و ما این امررا که مقدار [ و اندازه] قبول انفصال نمی کند نمی پذیریم و [اصولا ] بکار بردن اتصال بجای مقدار موجب مغالطه است [ و ایجاد خطاو اشتباه میکند ] زیرااین امرنوعی ازاشتراك درلفظ بود که ایجاد توهم میکند که مراداز اتصال اتصالی بود مقابل الفصال که انفصال آنرا تباه [و باطل] می گرداند.

و اماگفتارآنان که گویند:[همهٔ] اجسام در جسمیت مشترک اند و در اندازه هامختلف و بنابراین[مقدار ] خارج از جسم بود نیزگفتاری بود[نادرست]و فاسد چه آنکه جسم، طلق در برابر مقدار مطلق بود و جسمخاص در برابر مقدار خاص .

واین منغن نبود مگر مانند منغن کسی که گوید ؛ مقدارهای خاص در بزرگی و خردی مختلف اند و در مقدار و[ازآن جهت] که مقدارند مشتر نند پس افتراق واختلاف آنها به بزرگی و خردی نبود مگر بامری جزمقدار [وخارج ازمقدار] تا آنجا که فزونی مقدار بزرگی بر مقدار کوچک بامری جز مقدار بود زیرا هردو در مقدار مشترک اند و بدیهی است که این گفتار نادرست بود زیرا اگر مقداری بر مقدار دیگر فزون باشد جایز نیست که گفته شود آن فزونی بسه چیزی جز مقدار است زیراتفاوتی در مقادیر تبود مگر به مقدارخود پس تفاوت به نفس مقداریت بود و ازآن جهت که یکی اتموآن دیگر انقص بود و این تفاوت عیناً بمانند تقاوت بین نور اشد و نور اضعف و گرمای اشد و گرمای اضعف بود و ما از نور

۱- منظور این است که نفس مقدار ثابت است و کشش به جهات مختف عبارت از امتدادات سه گانه است و البته این کشش ها اموری عرضی اند لکن این اسبر بجز نفسن مقدار است .

اشد و گرمای اشد قصد اکنیم مگر شدت آنرا در قدرت و سمانعت و جزآن .

وشدت وضعف نور از جهت مخالطت و درآمیختگی بااجزاء ظلمت نبود زیرا ظلمت امرعدمی بودوظلمت رااجزائی نبود ونیز ازجهت مخالطت اجزاء مظلمه هم نبود زیراسخن ما در نورمحسوس بود و درآن چیزی است که [از اشیاء و اجسام نیره] بر شیئی املس مثلا مانند آینه منعکس میشود و [بلکه شدت نور] عبارت از تمامیت و کمال آن بود در ماهیت پس بنا براین [افزایش] در طول هم بیز همین وضع را خواهد داشت و این طول [بخصوص] هرگاه بزرگتر ازآن دگر بود[بدین معنی کود] که این طول دردرازا و مقدار تماستر و کاملتر بود ازآن دگر و بدیهی است که آن زیادت نیز طول بود و اگر ما این زیادت را شدت در طول ننامیم بدین سبب و هم برزاید برآن، برخلاف هات را این زیادت را شدت در طول ننامیم بدین سبب و هم برزاید برآن، برخلاف هاتم بیانی آن میشود نه هاشدیت » و به مال تارت کرد و هم برزاید برآن، برخلاف هاتم بیانی آن میشود نه هاشدیت » و به مال و می برزاید برآن، برخلاف هاتم بیانی آن می میشود نه هاشدیت » و به مال

حاصل سخن اینکه جسم مطلق عیناً عبارت از مقدار مطلق بود و اجسام خاصه عبارت از مقادیر خاصه اندوهمانطورکة اجسام در مقدار مطلق مشترکند و و دراندازهها و مقادیر خاص مختلف و مفترق همانطور هم در جسمیت مطلق

۱- یعنی ممانعت از ضد خود .
 ۲- یعنی یحث در نور است ودرتور اجزاء مظلمه نیست .
 ۳- یعنی دراین مورد .

ع۔ منظور از طرفین اشد «بیاضاً و انقص بیاضاً» بودکه تفاوت بین آن دو طرف که زیادت بیاض اتم بربیاض انقص باشد منحصر نیمت ابر خلاف «اتم طولا وانقصطولا» که تفاوت بین آن دو منحصر است.

ہ۔ یعنی هم در اتم ییاضاً و هم دراشد بیاضاً ہین در طرف حصری نیست لکن در شد طولا وانقص طولا هـت.

-- ازاین جهت جامع،اتمیت قرار داده میشود که فکر میشود که اتمیت را بین دو-طرف حصری هست والا اتمیت واشدیت ارقی ندارد . مشتركند ودرجسميات مخصوصة مختلفه متفاوتندا

و اما مسألة تخلخل و تكاثف حصولآن دورا بمعنى حقیقی مسلم نمیدانیم [ونمی پذیریم] زیرا تخلخل و تكاثف چیزی جز جدائی اجزاء جسم واجتماع آنهاو وارد شدن اجزائی لطیف بین اجزاء جسم [وبیرونآمدن اجزائی لطیف از بین آنها] چیز دیگری نبود.

و اما آنچه در بارهٔ قمقمه آوازدهده [ واحیاناً منفجر شونده] گفته شده شدهاست که اجزاء ناری داخل در آن نمیگیرد گفتاری درست است و امااینکه شکاف قمقمه از جهت زیادت مقدار آب باشد چنانکه مشائیان گویند درست نیست و بلکه شکاف قمقمه بواسطهٔ حرارتی است که اجزاء آنرا از یکدیکر باز وگسته میکند پس هنگامیکه شدت بیابد جوانب اجزاء بافتراق میل میکنند و جسم قمقمه ازاین امر ممانعت میکند ولکن میل بافتراق دائمآمدد گرفته فزون میشود .

وازطرنی در جای خودبیان شدهاست کهخلاء محال است پس بسبب میل اجزاء بافتراق از یکطرف و امتناع خلاء از طرقی دیگر<sup>و</sup> قمقمه منفجر و شکافته میشود نه بسبب حصول مقدار بزرگتر<sup>ه</sup> .

... بر حسب اختلاف اجسام دراندازه.

۲۰۰ معنی گفته شده است که این امر دلالت بر تخلخل حقیقی دارد زیرا هرگاه پر از آب شود و منفذهای آن محکم بسته شود ودرآنش گذاشته شودو شدید آگرم شود قهراً منفجر میشود واین انفجار بواسطه زیادت مقدار آن در اثر دخول اجزاء ناری نیست و چون انفجار آن بسبب دخول نار نیست پس از جهت فرزونی مقدار آبی است که در قعمه است به میب -تخلخل و مطلوب همین است و چون این تردید منحصر باین مورد نیست بازهم گوید «واما الشتی»در حقیقت شیخ گوید منخن اول مشائیان درست است که اجزاء ناری داخل نمیشود و اما مطلوب آنها یعنی انفجار بسبب زیادت مقدار آب درست است که مین اندر نمیشود و اما مطلوب آنها یعنی انفجار بسبب زیادت مقدار آب درست است که اجزاء ناری داخل نمیشود

۳- واین مدد از ناحیهٔ اشتداد گرمی و شدت مخونت است.

٤۔ باضافه تبودن جسم لطیقی که خلل اجزاءرامنسد کند آن خللی که بسبب تبدد پیدا شده است.

۵- که موجب اثبات تخلخل حقیقی شود چنانکه ستائبان گویند.

واسا آنچه [در مقام اثبات مطلوب آنان] گفته شده است که مثلا [اگر] قارورهٔ مکیده شود و بطور دمرو بررو، روی آب نهاده شود دراین حال باوجود باقی ماندن هوائی که درآن موجود است مقداری ازآب وارد آن میشود و [بدین ترتیب] هوا ستکانف میگردد، گفتاری بود نامسلم.

زیرا پس از مکیده شدن قاروره ممکن نیست که حکمشود باینکه در هنگام و رود آب در آن ، چیزی از هوای موجود درآن خارج نمی شود و بلکه برعکس دخول آب مقداری از هوای موجود داخلقاروره را بیرون میکند وبرای آنمنفذی باقی میماند و مارا نرمد که حکم کنیم باینکه مکندهٔ کوزه باندازهٔ که از هوای کوزه میمکد بکوزه باز نمیگرداند تا اینکه پس ازمکیدن تخلخل لازم آید و [ضبط

۱- یعنی برهانی دیگر که در باب تخلخل و تکانف حقیقی گفته اند نیز باطل است تقریر برهان این است که اگر قارورهٔ مذیده بشود ودهن آنرا بلافاصله برری آب دمرکنند قهراً مقداری ازآب وارد آن میشود درمال که در قاروره هوا موجود است نهایت آن هوا متخلخل شده است اکنون آب وارد آن شده و جای خلل و فرج را می گیرد درحال که قبل از اینکه قاروره مکیده شودو مقداری از هوای آن بیرون شود آب وارد آن نمی شد واین دلیل بر تخلخل است که بعد از مکیدن حاصل می شود.

۲ - نه از جهت تخلخل بلکه از جهت کثیف بودن آب از یکطرف . و بالاخره یعنی لطافت هوائی که مکیده شده است و در عینحال متسخن شده است بسبب مکیده شدن و دیگر انفعال آن از برودت ماء که موجب میشود آن هواء از مسامات قاروره خارج شود خلاصه اینکه در هنگام دخول آب هوای موجود از مسامات قاروره ییرون میرود و بنا براین میتوان گفت که در هنگام مکیدن، آن مقدار هواکه ازدهن قاروره خارج میشود از مسامات آن وارد قاروره میشود ایس نه تخلخل است و نه تکاشیمنی نه دخول آب موجب تکاش هوای مانده میشود نه خروج هوا بواسطهٔ مکردن موجب تخلخل میگردد .

۳- قطب گوید منظور او منفذیاست که خروج هوارا مشکل نمیکند و لکن خود قطب قبول ندارد وآنرا ابعددانسته است. و در بیان مقصود شیخ گوید چنانکه شاهده میشود از کوزه هائی که در آب فرو میرود هوا خارج میشود و علت این ، فرار کردن هواست و مقاومت هواست با آب در محلی تنگ که کوزه باشد و ازاین جهت آوازی که بقبقه است شنیده می شود. كردن] اينگوله امور بسبب مشاهده برما دشوار ميباشد .

و حدس خواهی زد که هرگاه تخلخل بآن نحو که میگویند[بزیادت مقدار] متصور باشد تداخل اجسام لازم آید زیرا هرگاه مقادیر افزوده شوند و حال اینکه پیش ازازدیاد مقادیر، عالم کلا ملاء میباشد و از طرفی از ازدیاد مقادیر اجسام لازم نمی آید که مقادیر اجسامی دیگر که مباین وغیر آنهاست بدون سبب و علتی که موجب تکانف شود نقصان پذیرد بنا براین بالضرورة تداخل لازم آید و این امر در هنگام طوفانهای آیی بزرگ روشن تراست.

اما قمقمهٔ آوازه دهنده[وشکافنده] که اعتماد آنان برآنست<sup>۲</sup> هرگاه پر فرض شود [جای این پرسش هست که ]آیانخست به مقدار موجود درآن افزوده میشود و سپس منفجر میگرددو یا اینکه نخست منفجر میشود و سپس بمقدار آن افزوده میگردد.

هرگاه نخست قمقمه شکافته شود وسپس بمقدارآن افزوده گردد لازم آید که شکاف آن بسبب تخلخل نباشد بدان سان که آنان تعلیل کرده اندهمین طور است هرگاه انفجار وازدیاد مقدار باهم واقع شود دراین صورت سبب انفجار چیز دیگری خواهد بود که مقدم برانفجار است نه تخلخل واگرنخست بدمقدار افزوده شود [وسپس انفجار حاصل گردد] زیادت مقداروصحت قمقه جمع می شودوتد اخل لازم آید".

۱۰ یعنی قابل مشاهده نیست و یا مشاهده و ضبط آن دشوار است که مثلا بگوئیم هوائی از مسامات وارد نمیشود و یا مکندهٔ کوژه بانداژهٔ هوائی که می مکد بنحوی دیگر اعطهٔ نمی کند.

۲- یعنی قبل از مقادیر زائد یا قبل از ازدیاد مقادیر.
 ۳- یعنی طوفانهای آبی.
 ۶- در اثبات تخلخل و تکاثف.
 ۶- زیرا لازم میآید که ولو یک لحظه هم باشد بخدار افزوده شود وهم قمقمه حالم هاشد یعنی به حجم آن افزوده نشده باشد.

و اگرگفته شودکه زیادت مقدار بالذات مقدم برانفجار بوددراین صورت در باب میل اجزاء بتفرق نیز ما همینرامیگوئیم [که میل اجزاء بالذات متقدم برشکالته شدن است ] و ایرادآنهالازم امیآید .

بس دراین صورت تخلخل جزبه تفریق اجزاء از جهت حرارت ووارد شدن جسم لطیفی مانندهوا در خللآن نمی باشد بطوریکه هرگاه اجزاء بسوی افتراق میل کنند ومانعی ازاین امر ممانعت نماید هرگاه آن اجزاء را قوتی باشد آن مانع را دفع کند وبسوی جدائی رود . واین گستگی اجزاء درمتخلخلاتی مانند آب وجز آن از مایعات در هنگام تبخیر بخوبی احساس میشود هرگاه فرضاً اجزاء آنرامجدداً بهم به چسبانیم پیوسته میشود و بهمان مقدار نخست بازمی گردد، پس ازاین بیان ثابت شد که جسم عبارت از مقدار است و بمقادیر عالم اصلانه افزوده میگردد و نه ازآنها کاسته میشود وروشن شد که مثلا برای خردله، ماد شد ماد نود میگردد و نه ازآنها کاسته جهان را بپذیرد چنانکه مشائیان بدان ملتزم شده اند ای چانی نیست که تمام مقادیر نظر حکمای نخستین و باستان است .

و آنچه گفته میشود<sup>۳</sup> که ممتد بودن و متقدر بودن خود از اموری است

۱۰ تقدم بالذات نه بالزمان.

۲- یعنی میگوئیم میل اجزاءبانفجار بالذات مقدم بر انفجار است و بنا براین، گفتار آنان درست نیست که گویند: میل اجزائی که در قمقمه است بافتراق و تفریق قمقمه اگر بعداز تفریق و یا با آن باشد لازم آید که تفریق بمیل نباشد و اگر قبل ازآن باشد خلاء لازم آید زیرا اجزاء موجود درآن متفرق باطراف میشوند و چیزی هم نیست که جای آنهارا بگیرد یعنی جای خالی را.

-- در متن چاپ قديم للحرارة است و اين درست است.

دع ملاصدرا در تعلیقه گوید؛ هیچگاه ستائیان نگفته اند که خردله ازآن جهت که خردله است تمام مقادیر عالم را سی پذیرد بلکه گویند آنرا استعدادی است که متعاقباً صورت های مختلف را پذیرد و رها کند.

۵- یعنی اینکه عبرت از مقداراست، طایق رأی حکمای اقد مین است نه اشال ارسطو.
 ۲-که مقدار زائد برجسمیت است نه نفس چسمیت.

که حمل بر جسم میگردد وینا براین[امتداد ومقدار] زائدبرآنست خن مستقیمی نیست زیراهنگامیکه مامیگوئیم «الجسم متقدر»لازم نیست که مقدارزائد برجسم باشد".

زیرا حقایق مبتنی بر اطلاقات نمیباشد ٔ چهآنکه دراطلاقات [عرفی] تجوزات بسیاری جریان دارد ۲.

و چه بساانسان در ذهن خود شیئیت را باضافهٔ مقدار برمیگیرد و [سلحوظ میکند] و میگوید «الجسم شییء له المقدار » در حال که هرگاهبه حقیقت اسر رجوع کند چیزی را بجز نفس مقدار نمی یابد<sup>3</sup> و هرگاه درعرف مردم این گفتار که گویند «بعد بعید» اطلاق گردد دلالت نمی کند که بعدیت در بعد امری بود زائد برآن بلکه این [اطلاق نوعی اطلاق عرفی] مجازی است چنانکه گفته میشود « جسم-جسیم»، و جایز است که گفته شود «الجسم ستد» باین معنی که جسم را استدادی است خاص در جهت معینی که حاصل آن باین امر باز میگردد که مقدار یا متوجه به جهات مختلف بود ویا متوجه به جهت معینی است وامثال این تأویلات [وتمویلات] .

پس اینگونه مغالطات اینانرا از جهت اخذ اتصالی بمعنی استداد واز پارهٔازتجوزات دیگر حاصل شده است[ولازم آمده است] وناشی از گمان آلمان است باینکه استیازوفرق بین کمال ونقص (چنانکه بین خط طویل و قصیر است) به چیزی بود زائد بر مقدار و حال اینکه این گمان نادرست است.

۔ لازمہاش این نیست کہ متقدر بودن زائد برجسم باشد باین دلیل کہ شیئی حمل پر نفس خود نمی شود .

۲۰۰ تااینکه از اینگونه اطلاً ت حکم بعسائل علمی و حقیق کنیم.
 ۳۰۰ یسپاری از اطلاقات مجازی است.
 ۶۰۰ زیرا شیئیت زائد بر مقدار نیست و بلکه نفس مقدار است.
 ۵۰۰ یعنی مغلطاتی مانند الجسم مرکب من الهیولی والصورة وآنچه از مفاد وتوالی فاسد بدند ل داشته و دارد.

۲۰۰۰ یعنی مغالطات و خطاهابرای آنان ازاین راه ها حاصل شده است یکی اینکه اتصال را بمعنی استداد گرفته اند دوم اینکه اطلاقات مجازی را مورد اعتماد قرار داده اند موم اینکه گمان کرده اند مایه الافتراق بین کامل و ناقص به امری زائد بر مقدار است . قطب ص۲۱۸ ما

# حکومتی دراینکه هیولای عالم عنصری مجارت ازمقداریاست قالم بهن*هس خود*

و چون درفصل پیشین تورا روشن شد که جسم جزمقدار قائم بذات خود چیزدیگری نبود بنابراین در عالم وجود، سوجود دیگری نبود که تنها او سوجود بود و صور ومقادیر راپذیرد یعنی آن سوجودیکه مشائیان آنرا هیولای [اولی] نامیده اند' .

و آن [یعنی هیولی]بنزد آنان موجودی بود که فینف متخصص بامری و چیزی نبود و بلکه تخصص آن بصورتها بود و حاصل آن باین بازمیگردد که هیولی موجودی بود نا معین و جوهریت آن عبارت از سلب موضوع بود از آن والبته این گفتارما که گوئیم هیولی موجود «مائی» بود همانطور که گذشت [باین معنی است] که صرفاً امر ذهنی بود ؟

وبنا برین آنچه را مشائیان هیولی نامیده اند امری موجود و متقرر در خارج نبود و بنابرقاعدهٔ که مقرر داشتیم جو هریت این نوع مقدار که عبارت از جسمیت بودامری عقلی بود و هرگاه نسبت به هیآت متبدلهٔ برآن وانواع مرکبهٔ حاصل ازآن سنجیده وقیاس شود

<sub>۱</sub>۔ این برهان رد بر مشائیان است که گویند بجز صور جسمیه ونوعیه موجوددیگری بود که قابل صور مقادیر است وآن هیولی است.

۲- یعنی هیولی هیچگوند تخصص و نام ونشانی ندارد و بواسطهٔ صورتهای نوعیه و جسیه تخصص یابد ونام ونشان یابد.

۲. منظور شیخ این است که حاصل تفسیر و تعبیر مشائیان از هیولی این می شود که هیولی عبارت از موجود مبهمی است یعنی موجود نامتعین و قبلا ییا نشد دراعتبارات عقلی که موجود نامتعین یا موجود «ما» امری عقلی و ذهنی است پس از سخن خود مشائیان و تعاریف آنها نسبت به هیولی در میاپیم که امر ذهنی است.

ع. و بنا براین یعنی بنا به تعییرات خودآنها هیولی امر ذهنی است.

۵- بنا بر تعبیر خودشاند در حالی که خود آنان باوجود اینگونه تمریفات گویند.
 امر خارجی است.

۲۔ زیرا خود مشائیان گویند در هیچ موضوعی از موضوعات تقرر ندارد و بلکه خود شکل دهندهٔ هر امریاست وچیزیاست نا معین که صورت ها را علیالتعاقب می پذیرد . آنگاه [آن اعراض و انواع] هیولی نامیدهمیشود و بجز آن چیزی دیگر نبود [بنام میولی] و بلکهباین اعتبار هیولی تنها همان جسم بود' .

## حکومتی دبگر درمباحث وابسته به هیولی وصورت

و اینان [در بارهٔ] آنچه خود موجود فرض کردهاند و نام آنرا هیولی نهادهاند چنین اظهار کردهاند که:وجود هیولی بدون صورت ووجود صورت بدون هیولی متصور نبود ومپس چه بسا حکم کرده اند که صورت را مدخلیتی بود در وجود هیولی<sup>7</sup> واغلب اوقات در [اثبات اینکه ] صورت علت نا متعین است برای هیولی بر این سعنی تکیه کرده اند که خلو هیولی از صورت متصور نیست و [البته] این برهان محکم ودرست نیست زیرا مانعی نیست که برای وجود چیزی لازمی باشد که بدون آن، ملزوم تحقق نپذیرد و در عین حال لازم نیست که آن لازم علت [ملزوم] باشد<sup>7</sup>.

سپس گوئیم: بعضی ازآنان دربیان آنکه که وجود هیولی بدون صورت متصور نیمت [گفته اند-] براین فرض یا هیولی بخش پذیر است که لازم آید که جسم باشد و بنا پراین مجرد از صورت نیاشد ویا بخش پذیر نیست بناچار باید بخش ناپذیر بودن آن لذاته باشد<sup>ع</sup> و بنا بر این انقسام پراو محال باشد<sup>•</sup> این برهان نیز کا درست

۱۰ درهرحال این امرکه بنام جسم خواندمیشودیک امر عقلی است نه خارجی و نسبت باعراض و انواع مرکبه میتوان هیولی گفت و گرنه چیزی که خود استرار خارجی داشته باشد نیست و بالاخره اگر دقت شود تنها یکه امر در عالم هست که جسم است و هیولی وجسم یک چیز بود.

۲- مشائیان گفتهاند که جسم مرکب از هیولی و صورت استوصورت را علت هیونی دانستهاند و این امر هم درست نیست زیرا خالی نبودن صورت از هیمولی دلیل براین نیست که قوام و وجود هیولی به صورت است.

۳- مانند زوایای ثلث برای مثلث ویا زوجیت برای اربعه که از لوازم آنها است
 و مثلا عرض چیزی لازمهٔ آنست و لکن علت او نیست و بلکه معلول آنست .
 ٤- یعنی در این هنگام که هیولی بدون صورت باشد .

۵۰ و این خلاف فرض خود آنها است که قائل به هیولی هستند.

و نا استوار است زیرا هرگاه [هیولی ] خارجاً نا منقسم باشد لازم نیست که عقلا هم لا منقسم باشد و بخش ناپذیری ، ذاتی آن باشد و بلکها متناع فرض انقسام درآن از جهت فقدان شرط قسمت است کهمقدار باشدا.

وازجملهٔ براهین آنان [ برتجردهیولی ازصورت ] آلکه هرگاه فرض شود که [ نخست ] هیولی موجود مجرد باشدوسیس در آن صورت حاصل شود [ سه فرض توان کرد ] یکی آلکه هیولای [مجرده] در تمام امکنه باشد دیگر آلکه موجودلافی مکان باشدواین هردو فرض ظاهر البطلان است و سه دیگر آلکه در مکانی مخصوص باشد و حال آلکه همالطور که در کتب مفصله آمده است هیولی را مخصصی نیست .

وهرآینه گویندهٔ را رسد که بدانها گوید: امتناع حصول [هیولی] در مکان خاص ازجهت عدم مخصص است نه ازجهت محال بودن تجرد آن ازصورت ونهایت چیزی که از این برهان لازم آید این است که هرگاه عالم حاصل وموجود شودو همچنان بطور هیولای مجرد از صورت باقی بماند هیچگاه پس از آن لیس صورت وصورت پذیری برآن سمکن نبود زیرادر این هنگام مخصصی که آلرا [ بمکانی دون مکانی دیگر]

<sub>1</sub>- زیرا محال ست که لغیره باشد که صورت و توابع صورت باشد زیرا فرض این است که مجرد از صورت است و با این فرض ستنع است چون بنا بر فرض، بالذات بخش ناپذیر است.و مابالذات لایزول»وگاه باشد که چیزی از جهت نفی شرطش ستنع باشدآن شرطی که جز علت تامه است.

۲- یعنی برهان دیگر آوردهاند برامتناع تجرد هیولی از صورت .

۳۰ زیرا بفرض اول لازم میآید که چسم واحدی در تمام امکنه باشد و بر فرض دوم لازم میآید که در هیچ مکانینباشد و بر فرض سوم لازم میآید که هیولی متخصص بمکانی خاص بود درحال که خود گویند:نسبت هیولی به تمام مکانها یکسان است. حاصل سخن اینکه هرگاه هیولی نخست مجرد از صورت بود و سپس به صورت مقترن شود محال لازم آید و آن ترجیح بلا مرجح است و پلرحصول در تمام حیزها یا در لاحیز و هر سه محال است پس«مقدم» که تجرد از صورت باشد محال است.

٤- یعنی از جهت امری عرضی است که عدم مخصص است نه آنکه ذاتاً محال است که مجرد بودن باشد.

الاربيدية منصور المراجع الربيدية منصور المراجع

تخصیص د هدوجودنداردومحال بودن چیزی بسبب غیر، دلالت برمحال بودن آن فی نفسه ندارد، اینگونه مغالطات وخطاها ناشی ازاهمال اعتباراتی است که ملحق به چیزی میشود، بعضی لذاته وبعضی لغیره .

و نزدیک به برهان سابق است برهان آنان [دراثبات اینکه هیولی مجرد از صورت نتواند باشد]مبنی برآنکه هرگاه هیولی مجرد از صورت باشدیا «واحد» استویا «کثیر» [هرگاه«کثیر» باشدومتصف به کثرت] بناچارکثرت مستدعی میزی خواهد بود واین [سیز] بصورت [وتوابع صورت] خواهد بود "[وهرگاه] «واحد» باشد و[هیولی متصف به وحدت باشد] بناچاراتصافش بوحدت بمقتضای ذاتش <sup>ع</sup>بود پس لازم آید که اصلا تکثر برآن سمکن نبود.

در این مورد گویندهرا رسد که گوید «وحدت صفتی است عقلی که از ضروری بودن عدم انقسام هیولی لاژم میاید" و محال بودن انقمام هیولی ناشی از انتفاء شرطانقساممیباشد وآن چنانکه پیش ازاین گفته شد مقداراست".

و چون ما ثابت کردیم که جسم بعز مقدار چیز دیگری نیست ازبحت در هیولی بی نیاز هستیم بهجز اینکه غرض ما ازایراد اینگونه برهانهاروشن کردن اشتباهات و لغزشهای مشائیان است<sup>.</sup>.

۱- ملحقات بالذات بجای ما بالغیر و یا ملحقات بالغیر بجای ما یالذات گرفته شود.
 ۲- زیرا هیچ امری خالی از دو حالت وحدت و کثرت نیست.
 ۳- اشیاز کثرات وتحقق کثرت بصورت است .

٤- و نُكر وحد ت باشد بناچار باید اتصاف آن بوحدت مقتضای ذاتش باشد و والذاتی لایتخف و بنا براین تكثر برآن ناممكن خواهد بود لانمابالذات لایزول.لكن عملا\_ تكثر واقع است پس در هنگام تجرد واحد نیست .

ه- قبلا بیان شدکه سکن است چیزی از جهت انتفاء شرطش ستنع شود. ۲- و بنابراین اتصاف هیولی بوحدت مقتضای ذاتش نیست تا اینکه تکثر برآن ستنع باشد ویلکه بختضای غیراست وآن محال بودن انقسام است از جهت انتفاء شرط قسمت. ۷- زیرا این برهانها براین فرض است که جسم پجز مقدار باشد چنانکه مشائیان گویند و غرضما بیان مهو مشائیان است در اثبات صورت جسیه. بیس اینان[مشائیان] صورتهای دیگری را [جزصورت جسمیه] برای هیولی اثبات <sup>۲</sup> درده اند و گفته اند که جسم خالی [از دو حالت و دو دسته] نباشد یا قسمت و انفصال بر آن مستنع بودو یا ممکن بود [آن جسم که بر آن قسمت ممکن بود] یا قسمت و تشکل و ترك آنرا بسهولت می پذیردو یا [اینکه اینگونه چیزها را] بد شواری می پذیرد پس بناچار باید صورتهای دیگری باشد که مقتضی اینگونه چیزها باشد و جسم بآنها تخصص و ویژگی یابد [ و این مطلوب مشائیان است در اثبات صورت نوعیه] .

و گویندهٔ را رسد که گویداینگونه مخصصات[که بآنها استناد کردید] کیفیاتند [لهٔ جواهر]اما در عناصر پس مانند رطوبت ویبوست و حرارت و برودت بودو اما در افلاک پس مانند هیآت دیگر ابود .

واگریاسخ گویند که اعراض نتوانند مقومات و مخصصات جوهریاشند [وآنچه ما مورد بحث قرار دادیم ثقوم جوهراست"] جواب داده می شود که مقوم جوهر بودن این اموریکه شما صورت نامیدید اگر باین جهت باشد که هیچگاه جسم از بعضی ازآنها

۱- یعنی غیر از صورت جرمیه صورت دیگری را اثبات کرده اند که آنرا صورت نوعیه و طبیعیه نامند و گفته اند در وجود هیولی تنها صورت جرمیه کافی نیست زیرا همانطور که هیولی را مجرد از صورت نتوان تصور کرد جسم مطلق نیز وجردش متصور نیست زیرا هرگاه برای جسم مطلق وجودی باشد و حال اینکه جسم دو نوع است یکی اجساسی که انقسام برآنها معتنع است مانند افلاك و بعضی ممکن است این قسم هم بر دو قسم است یکی جسم هائی که شکل و انقسام را بسهولت می پذیرند مانند آب وهواء و بعضی بسهولت نمیپذیرند مانند منگ و غیره پس جسم مطلق خالی از یکی ازاین سه نیست و اگر جسم مطلق هریک ازاین سه -حالت را یپذیرد بناچار بمتضای ذاتش باشدو بنا بر این همهٔ اجسام در خواص یکسان خواهند مودیس صورت دیگری لازم است که مقتضی این گونه خصوصیات و اشکال و حالات باشد نوعیه است .

۲- یعنی این مخصصات<sub>قی</sub>که یان استناد کردید وفکر کردیدکه جواهرند،ا عراضد و از مقولهٔ کیفاند .

۳- یعنی مجدداً ایراد کند و پاسخ گوید که کیفیات و اعراض دیگر مقوم جوهر نمی توانند باشند پس جوهرند نه کیف . خالی نیمت گوئیم خالی نبودن چیزی ازامری دال برآن نیمت که آن[امرمقوم آن چیزوآن] چیز متقوم بآن امربودزیرا[بیان شد] که پارهٔ ازلوازم چیزهااعراضند'.

وهرگاه تقوم جسم بآنها از آن جهت باشد که [این امور] مخصصات [ومقومات وجود] جسم اند [پاسخ دهیم که] شرط مخصص بودن این نیست که صورت وجوهر باشدزیرا شما خود اعتراف دارید که اشخاص هرنوع بعوارض متمیز میگردند و حال آنکه هرگاه این مخصصات نمی بودانواع وجزانواع مانند اصناف واشخاص موجود نمیشدند.

و نیز اعتراف کردید که طبایع نوعیه از لحاظ وجود اتم از اجناس اند و فرض وجود آنها بدون مخصصات متصورنیست واگر مخصصات جسم صورت وجوهر پاشدبان دلیل که وجودجسم بدون مخصص متصورنیست لازم آید که مخصصات انواع اولی واقدم بجوهریت باشند وحال اینکه چنین نیست.

پسجایزاست که مخصص[جسم،طلقیعنیصورتنوعیه]عرض،اشد"[نهایت آنکه] عرض گاهازشرایط تحقق جوهر است چنانکه مخصصات درانواع عرض،یباشند وتحقق [ووجود]نوع در خارج متصور نیست مگر بآن عوارض<sup>4</sup> .

<sub>د-پاسخ</sub> داده می شود که متبوم جوهر نمی باشند و برهان شمایر اینکه اینگونه مخصصات مقوم اند یا عبارت است از اینکه اینگونه امور و مخصصات همواره یا آنها همتند که نادرست است زیرا بسیاری از لوازم امور همتند که همواره با آن امورند و مع ذلک مقوم آنها نمی باشند و بلکه اعراضند مانند مقدار ، شکل که لازمهٔ اجمامند و یا اینکه منظور شما این است کسه اینگونه مخصصات مقوم جسم اند یعنی مقومات وجودی آن میباشند بازهم گوئیم شرطمخصص بودن این نیست که صورت و جوهر باشد چنانکه در مخصصات و معیزات اشخاص و اصناف خود شما اعتراف دارید.

 ۲- از جهت اینکه اتم وجوداً است از طبایع جنسیه چرا چنین تیست ?چون پارهٔ از مخصصات،اعراض و هیآت اند .

-- یعنی جایز است که مخصص جسم مطلق که بنا برگمان مشائیان صورت نوعیه
 است عرض باشد ,

٤- پاسخ این ایراد است که گفته شدهاست مخصصات انواع تابع منخصص نوعی است، و هرگاه تخصص اشخاص نوع بآن مخصصات از اسیاب خارجی باشد مقوم ما هیت نوعی نخواهد بود، گویدعین همین مطلب را در بارهٔ صور نوعیه میتوان گفت که صور نوعیه تابع ما هیت چسمیه است که اگر باسباب خارجی باشد مقوم و جوهر تیست. وباین دلیل کهچون طبیعت نوعیه ذا تاازاینگونه مخصصات بی نیا زاست ما رارمد که وجود طبایع نوعیه را عاری ازعوارض فرض کنیم وحال آنکه چنین نباشد [پس ازاین بیان معلوم شد] که جایزاست که عرض شرط وجودجو هربودویدین معنی مقوم وجود آن باشد <sup>ع</sup>.

۱- در فرق بین ماهیت نوعی و جنسی است که ماهیة نوعی فی نفسه تام الوجود است و اگر مثلا نوع انسان منحصر در شخص او شود نهازی به سمیز ندارد و مانعی نیست که نوع آن منحصر در شخص باشد و بنا براین مخصصات آن ممکن است عرض باشدیر خلاف جنس، جواب میدهد که عین همین استدلال در ماهیت جنسی میآیدو اگرگفته شود که ماهیت جنسی تام الوجود نیست و در تمامیت خود نیاز به مخصصات دارد و باید مخصصات جوهر باشند تا موجب تمامیت آن گردند عین همین استدلال را در باب ماهیت نوعی نیز میتوان گفت .

۲۰۰۰ لازم آید که بتوان انسانیتی بطور مطلق فرض کردبدون سمیز یعنی که انسانیت
 مطلقه بدون سمیز قبلا وجود داشتهٔ باشد وبطور مطلق باقی باشد وعوارض یان ملحق گردد.
 ۲۰۰۰ نه ناشی از ستن طبایع نوعیه و جنسیه...
 ۶۰۰ یعنی شرط تحقق و تقرر آن در خارج باشد.

و آنگهی هرگاه جایز باشد که نخست انسانیت مطلقه حاصل گردد و سپس سمیزات وسخصصات ازآن تبعیت کند چگونهجایز نباشد که نخست جسمیت مطلقه تحقق پذیرد و سپس سخصصات بدنبال آن آیند و هر عذری در مورد جسم مطلق میآورید مثل آن در انواع <sup>،</sup> همآید

و سپس [گوئیم] شگفت آوراین است که بنابر آنچه مشائیان گویند «عقل» ازجهت تعقل امکان خود مقتضی حصول جسم است و حال آنکه امکان وی بالضرورت عرض میباشد <sup>1</sup> بنابر میاق [وقیا س] مذهب خود آنان <sup>1</sup> و همچنین است [گفتار آنها در] تعقل امکان <sup>2</sup> زیرا تعقل امکان بجز تعقل وجوب است زیرا هرگاه تعقل امکان و وجوب یکی باشد. لازم آید که اقتضای آن دو نیز یکی باشد و حال آنکه چنین نیست و چون تعقل امکان بجز تعقل وجوب است . بنابراین هردو زائد بر ماهیت عقل اند و هردو برای او عرض میباشندود و عرض هستند در [وجود او] و چون وجود داخل در حقیقت شی مند میباشد<sup>1</sup> بطریق اولی امکان و وجوب داخل در حقیقت شی میباشد تا چه رسد که تعقل آن دو داخل در حقیقت شی میباشده و باعتبار داخل در حقیقت شی میباشد و جوب عرض میباشد و باعتبار داخل در حقیقت شی میباشد، و چون تعقل امکان و وجوب عرض میباشد و باعتبار داخل در حقیقت شی میباشد، و خون تعقل امکان و وجوب عرض میباشد و باعتبار داخل در حقیقت شی میباشد، و خون تعقل امکان و وجوب عرض میباشد و باعتبار داخل در حقیقت شی میباشد، و خون تعقل امکان و وجوب عرض میباشد و باعتبار آن دو تعقل [تعقل وجوب و تعقل امکان] یک جوهر منارق و یک جوهر جسمانی حاصل میشود پس درست و صحیح خواهد بود [که بگوئیم] اعراض را بنوعی از

۱۰ ژیرا از این جهت فرقی بین مخصصات المواع و جسم مطلق نیست.

۲-در ترتیب نظام آفرینش مشائیان گویند عقلی آول ذات مید، المیادی را تعقل میکند و ازایی تعقل عقل دیگر بوجود مآید و خودرا واحکان ذاتی خودرا نیز تعقل می کند وازاین تعقل، جسم بوجود میآید، شیخ اشراق گوید; احکانیت مقل امری عرضی است پس چگونه در آنجا عرض موجب حصول جسم است و علت آنست ودراینجانباشد. ؟

۲۰۰۰ میں استانیان امکان و... را عرض میدانندلکن شیخ اشراق!مر اعتباری میداند غیر واقع در خارج .

٤- وقتی که امکان،عرض باشد تعقل امکان بدو وجه وبدودلیل عرض است.
٥- زیرا بنا بر قول مشائیان مقتضای اول که تعقل امکان باشد جو هر جسمائی است.

و مقتضای تعقل وجوب آن جوہر غیر جسمانی است.

۲- چنانکه تبلا بیان شد که وجود امر اعتباری است.

مر از تعقل احکان فی نفسه جوهر جسمانی و از تعقل وجوب بالغیر نفس واز تعقل دات حق عقل دیگر صادر میشود. از قطب ص ۲۹،۰۰. علیت و یا اشتراط مدخلیتیاست دروجود جواهر و مقوم وجود نباشد مگر هر آنچه پنحوی دروجود چیزی مدخل باشد.

و آنگهی آیا استعدادی که مستدعی وجود نفس است برای بدن از جهت مزاجی نیست که خود عرض است وآن از شرایط حصول نفس است ؟ وآیا امتیاز نفوس پس از مفارقت از بدن بعضی از بعض دیگر باعراض تیست ؟ پس درست خواهد بود که بگوئیم بعضی از مخصصات جواهر اعراضد و تخصص بآنها شرط حقایق وجود نوعیه باشد.

و شگفت این است که مشائیان خود جایزدانسته اند که حرارت مبطل صورت مائیه و عدم آن شرط وجود صورت مائیه باشد و هنگامیکه جایز است عدم عرضی، شرط [وعلت] وجود جوهری باشد چگونه جایز نباشد که وجود[عرض] علت یا شرط وجود جوهر پاشد وآیا مقوم وجود بجز آنچه دروجود چیزی به نعوی مدخلیت دارد چیز دیگری میتواند باشد؟ و مشائیان خود اعتراف کرده اند که آنچه مستدعی صورت هوائی است «حرارت» است و بنا براین «حرارت» از جملهٔ علل حصول آن میباشد با اینکه خود عرض است، پس پارهٔ از امثال اینگونه اغلاط ناشی از استعمال الفاظ است در معانی ختلف مانند لفظ صورت و جزآن و پارهٔ دیگر [ازاینگونه اغلاط] ناشی از شتری میتوانست، مان یا با مری که مثلافرض شود نسبت برهان ثبوت قاعدهٔ به مستفی و مستفی منه یکمان باشد .

۱۰ زیرا لفظ صورت بنزد سشائیان بمعنی جوهر مقوم بکار رقته است و نزد حکمای اقدم بمعنی عرض زیرا بنزد آنان هرچیزی که در محلی حلول کند هرض است چه آنکه وجود محل متقوم بدان باشد یانه و لکن هیولی بنزد حکماء اقدم بمعنی جسم مطلق بکار رفته است و نزد مشائیان بمعنی جوهر بسیط که جزء جسم است. قطب ص ۳۳۰.

۲- مانند «کلماحلفی شیئی و توبیهوجود محله کالصورة فهو جوهر والا فعرض» زیراحجت ثبوت تقویم صورت همانطورکه بیان شد هرچه باشد نسبت بآن و مستثنیسه یکان است یعنی نسبت آن بهعضی ازاعراض که تبول دارندو بعضی دیگر که قبول ندارندواین خود منشأ غلطاست. بعضی ازستا؛یان باین برهان متوسل شدهاند که دروجود آب، آتشن وجزآنها ، اموری وجود دارد که بوسیله آنها پاسخ از «ماهو» دگرگون میشود و آن امور ـ صورت اند ۲ زیرا اعراض جواب از «ماهورا» نتوانند دگرگون کنند.

این برهان نیز درست و متین نیست . زیرا مشلا هرگاه از چوب کرمی ساخته شود در آن بجز هیات و اعراض چیز دیگری حاصل نمی شود و معذلک. در هنگام پرمش «بماهو» از آن « چوب » گفته نمی شود و بلکه «کرسی» گفته میشودو همچنین است بطوریکه در محل خود مترر شده است درخون صور عناصر محفوظ است و درآن بجز هیات واعراض که باعتبار همان اعراض بصورت خون درآمده است<sup>3</sup> چیزی دیگر نیست و هرگاد از اشخاص آن به «ماهی» پرسیده شود پاسخ داده تخواهد شد که عناصر است و بلکه پاسخ [از پرمش بوسیاه ماهی] « خون » بود و همین طور است خانهٔ که مشارالیه و [ محسوس ] است که هرگاه از ماهیت آن «بماهو» پرسیده شود . پاسخ داده نخواهد شد که «گل» یا «منگ» است و باکه پاسخ داده می شود که «خانه» است و بنا براین اعراض مغیر ماهو می شوند . پاسخ داده می شود که «خانه» است و بنا براین اعراض مغیر ماهو می شوند .

است<sup>ه</sup> و اما بسائط را<sup>ت</sup>که قهر**آ** اجزائی نیست که در مقام پاسخ پرسش از ماهیت

۲۰ یعنی جوهرند زیرا اعراض موجب دگرگونی پاسخ «ماهو»نمیشوند وآنچه جواب به ماهورا تغییر میدهد جوهراست واز طرفی مخصصات جواب«ماهو» راتغییر میدهد پس جوهر است. بنابرارض آنها

۳۔ در حالکه مسلم پاسخ بماهو تغییر میکند پس بعضی ازاعراض نیز پاسخاز «ماهو»را تغییر میدهد.

ی۔ که باعتبار همان اعراض خونناسیده سیشود و معذلک در پاسخ ازآن عناصر گفته نمیشود .

۵- یعنی ازاین جهت باید اشیائی که ازآنها سرکب شده استمورد لحاظ واقع شود چه اینکه اجزاء آن جوهر باشند بقول مشائیان، مانند جسم که مرکباز صورت و هیولی است یا اعراض مانند حرکت مربع که مرکب از حرکت و سرعت است یا مرکب از جوهروعرض مانند کرمی که مرکب ازچوبوهیاتخاص است و اختلاف درنامگذاری است که هر اسمی به زاء چیزی نهاده شده است. آنها به « ماهو » بسبب پارهٔ از اجزای آن پاسخ دگرگون شود، و ضابطهٔ کلی در عنوان انواع مرکبهٔ اجتماع معظم اعراض مشهورهٔ آنها است [و بجز آن ] ب. خصوصیات و اعراض دیگر توجیه نمیشود تا اینکه پاسخ از «ماهو» بسبب آنها دگرگون شود یانشود.

از جمله براهین آنان این است که اینصورتها جزء جوهرند و جزء جوهر، جوهراست . دراین برهان دخالطه هست زیرا هرجزئی که ازیک جهت براو جوهر حمل بشود لازم نیست که خود آنهم جوهر باشد .

و مشلا از جنبتی [و باعتبارماده] برکرسی جوهر حمل میگردد<sup>و</sup> و هیانی که بوسیلهٔ آن «کرسویة » تحقق یافته است نیز جزء کرسی است ومع ذلک لازم نمیآید که جوهر باشد. و بلکه آن جوهری که از تمام وجوه جوهر بود تمام اجزاء آن نیز هجوهر است زیرا جوهر بودن آن از تمام وجوه عیناً باین معنی است که تمام اجزاء آنجوهر است البته درصورتیکه برای آن جزئی وجود داشته باشد و مثلا چه کسی پدیرفته است که آب و هوا جواهر معضه باشند" و بلکه آن دو از حیث جسمیت جواهراند و خصوص مائیت و هوائیت آنها بواسطهٔ اعراض بود. پس آب خود جوهر است و وجود آن بااعراض که جوهر نیست .

و اما گفتار آنان که صورت مقوم جوهر است و بنابر این خود نیز جو هر

، - مانند کرسی که چوبی است که درآن هیأت واعراض خاص جنع ننده است که بواسطهٔآنها کرسی شده است مانند شکل واستال آن بر خلاف رنگ واستالآن وینا براین پارهٔاز اعراض جواب(ز «ماهو» را دگرگون می کند و پارهٔ دیگر نمی کند.

است گفتاری است باطل<sup>۱</sup> . زیرا جوهریت صورت از جهت وجود آن لافی موضوع است وجودآن لافی موضوع عبارت ازعدم استغناء معل است ازآن وعدم <sup>ا</sup>ستعناء معل ازآن عیناً عبارت از مقومیت معل است بدان و بنا براین گفتار ما که گوئیم که «صورت مقوم جوهر است پس جوهر است» در حکم این است که بگوئیم «صورت مقوم جوهر است پس مقوم جوهر است» .

پس بابیانی که شدثابت شدکه جایز خواهد بودکه اعراض متوم جوهر باشند.

و ما از صورت دراین کتاب همان حقیقت بسیط نوعی را خواهیم اعم از آنکه جوهر بود یا عرض و در عناصر [ این جهان] به جز جسمیت و هیآت چیز دیگری وجود ندارد و چونآن گونه صورتهائی که آنان نابت کردهاند و گفتهاند موجود نامحسوس است باطل گردیدآنچه دراین بین باقی می ماند کیفیا تی بود که فابل شدت و ضعف اند و شدید و ضعیف میشوند .

بدانکه آنکس که گوید: هرگاه حرارت شدت وضعف یابد چون تغیرواشتداد آن بسبب عوارض نبود پس به فصل بود سخت خطا کرده است زیرا ۳ اصولا حرارت تغییر نیدیرد و بلکه آنچه ستغیر شود و تغیر پذیرد محل حرارت بود آنهم به سبب تغیر اشخاص آن وقارق و ما به الامتیاز اشخاص حرارت از یکدیگر نیز به قصل

<sub>۱</sub>- زیرا حد وسط مکرر نشده است ویلکه عین مقدمهٔ اول تکرار شده است بدونقائده و دیگر اینکه موضوع غیر از محل است، البته منظور در اینجا این است که وجود او لانی ـ موضوع مساوی باوجود او در محل است. یا مساوی بایینیاز نبودن ازمحل یابی نیازنبودن محل است.

۲- ینابراین صورت جسمیه ونوعیه باطل است ویجز کیفیاتی مانندحرارت و برودت که عارض بر اجسامند چیزی دیگر بنام صورت وجود ندارد. قطب ص۳۳۳. ۲- یعنی اگر کمی گوید: اگر حرارت قابل شدت باشد بالذات قهراً اشتداد آن فی ذاته

نتواند به عوارض بودپس به قصول بود وآن جوهر است. این برهان را شیخ نادرست سیداند. ۹\_ پس ذات حرارت متغیر نبود ویلکه محل عروض آن متغیر بود بواسطهٔ تسوارد

اشغاص حرارت. قطب ص ۲۳۶.

نبود زیرا پسازتغیر پاسخ پرسش به «ماهو» دراشخاص آن تغییر نمی کند و نیز تغییر درآنها به عوارض هم نبود و بلکه در اشخاص حرارت به قسم سومی بود که عبارت از کمالیت و نتص بود وماهیت معقولهٔ حرارت نیز عم شامل اشخاص حرارت تامه میشود وهم نافصه علاوء بر این [گوئیم] پارهٔ ازتعیبرات هست که منتهی به تبدیل ماهیت میشود .

و اصولا سخن مشائیان در باب اشد و انمعف سبنی بر تحکم است زیرا بنزد آنان مثلا «حیوانی»[ازحیوانات] نتواند «اشدحیوانیة»ازحیوانی دیگربود درحال که خود در تعریف حیوان گویند «جسمی است دارای نفس حساس و متحرك بالاراده» [وبنا براین تعریف] آنحیوانی که دارای نفس قوی تر بر تحریک بود و احساس و حواس وی زیادتر و قوی تر بود بدون شک حساسیت و متحرکیت در او تمامتر بود و بنابراین قابل شفت و ضعف بود .

پس بمجرد اینکه عرف ؛طلاق نمی کند که نمان حیوان « اشد حیوانیت» بود ازآن دگر نمیتوان « اشدیت» آنرا منکر شد وهمهٔ گفتارهای آنان مبنی براینکه گفته نمیشود که مثلا این آب اشد مائیة بود ازآن دگر و مانندآن مبنی برتجوزات [واطلاقات] عرفی است و هرگاه اینگونه گفتارهای آنان پذیرفته نشود و از آنان علت وچرائی دعاویشان پرمیده شودآنگاه است که مستی مخن آنان روشن می شود و ما پس ازاین اعراض و هیآتی که ویژه هریک از عناصر بود [وهریک از عناصر به آنها

۱ مثلا حرارت شدید نوعی بود وضعیف نوعی دگر.
 ۲ یعنی درحرارت شدیده وضعیفه پاسخ یکی بود.
 ۳ وگرنه تغییری در نفس حرارت نخواهد بود.
 ۶ مثلا مانند حرارت کلی.
 ۵ مانند حمرة که بین حواد وبیاض است.
 ۳ مانند حمرة که عرف اطلاق نمی کنددرحال که حقایق علمی مبتنی براطلاقات عرفی نیست.
 ۳ ومثلا میشود که گفت حیوانیت انسان شدید تر است از حیوانیت حیوانی کسه حوامی او ضعیف تر بود.

ویژگی یابند ] باز نمائیم و خواهیم گفت و نمود که بجز آنچه بحس در میآید چیز دیگری در ماهیت ـ اشیاءنبود' .

و مشائیان در اندا، مشخصه اموری را ثابت کرده و [ در مقام اثبات آن برآمدهاند] که باآن گونه خصوصیات نه بحس درمیآید ونه درعقل تا آنجاکه حقایق امور و اشیاء معلومه بصورت معما و مجهول در آمدهاست والبته همچنانکه گذشت دراین مسأله حق با حکماء اقدم بود .

#### قاعده در ابطال جوهر فرد

از جمله اغلاطی که ناشی از اخذ سابالقوه است بجای ما بالفعل گهتازگوینده این گفتاراست که :

هرجسمی ناآنجاانقسام پذیرد که نه در عقل ونه در وهم قابل انقسام نبود<sup>ع</sup> و مبنای این گنتار را بر این برهان نهاده است که هرگا، جسم بطور بی نهایت سنقسم سود لازم آید که جسم و جزء آن از نحاظ متدار برابر باشند زیرا بااین فرض مردو در قبول فسمت بطور بی نهانیت متساویند وبدیهی است که تساوی جزء با کل خود سحال بود .

۲۰ مانند صور جمعیه ونوعیه در عناصر محموسه.

۲- زیرا بنزد مشائیان و بنا بر تعریفات آنها تمیز فصول و اجناس و اعراض بیشتر و بلکه همهٔ آنها مجهولند و دانسته نمیشوند. منظور این است که ظاهر اشیاء معلوم وحقایق آنها مجهول است لکن مشائیان که گویند تعریفات حدیاست وقائل به فصول وصور نوعیه و جسمیه اندطوری ترتیب داده اند که اصولاهمهٔ امور مجهول باشند وعلمی در دنیا نباشد.

ی۔ یعنی تا حدی رسد که نه در عقل ونه در وهم قابل انقسام نباشد واینگفتار پیروان جوهر فرد است.

۵۰ مثلاکوه بایک ریگ از آن.

٢٠ چون برهان بطلان تامتناهي شامل امور موجود بالقعل ميشود ته بالقوه.

و بلکه بالقوه است و برای این تسمت [مفروض] اعدادی بالدمل حاصل نبود' تا آنکه گفته شود که لازم می آید جزء مساوی با کل بود یا نبود و آنگهی از شرایط نا متناهی بودن این نیست که دوامرنامتناهی متفاوت نباشند و بویزه آنگاه که نامتناهی بودن آنها بالفود بود زیرا از باب مثال فرض مراتب عدد هزارها در عقل يطور بي نهايت سمكن بود و بديهي است كه فرض مراتب الوف مشتمل بود برصدهائی که اعداد آنها خیلی بیش از اعداد مراتب انوف است و این تهاوت بقلت و کنرت خللی بنا متناهی بودن آن دو وارد نمیکند و بهرحال محال بودن وجود جزء لایتجزی برای جسم در عقل و در وهم ظاهر است زیرا این جزء [مفروض] هرگاه در جهات واقع باشد قهراً آنچه ازآن جزء بسویجهتی قراردارد غیر ازآن طرفی است که بسوی چهت دیگر است و این خود انقسام است و ایز هرگا، برای جسم جزئیباشد « لایتحزی » اگر فرض شود که یکی از آن اجزاء بر«متلقای» دو جزء دیگر قرار گیرد چون «متصور نیست که همه آن جزء بر منتقی بادو جزءمماس شود زيرا اگر چلين شود در اين هنگام لايتجزي نخواهد بود ونیز متصور نیست که؛ یکی از آن دوسمامی شود زیرا فرض این است که بر منتقای هردو قرار دارد» پسی بناچار جزء بر ماتقی بر قسمتی از هریک از آن دومماس خواهد بود ولازم آيد كه هرسه جزء منقسم شوند و[وجود اومنقسم به مه جزء شود] و نيز هرگاه يکي ازآن اجزاء بين دوجزء ديگر قرارگيرد اگر حاجب از تماس آن دوجزء گرددلازمآید کهآنچه ازهریکازآن دوباجزء وسط برخورد کند بجزءآن دیگر باشد و این خود انقسام است واگرحاجب ازنمامی دوجزء واقع در دوطرف نگردد

Ĩ

-- چنانکه تاتلین بوجود جزء لایتجزی لویند که دارای جهت اند زیرا جسم اند.

لازمآیدکه وجود وعدمش برابر باشداو لازم آیدکه در عالم حجمی وجود نداشته باشد /واین امر محال۲است .

و چون متصور نیست که برای جمم جزئی باشد لاینجزی متصور نیست که برای هرچیزی که نابع جسم است حتی حرکت جزئیلایتجزی باشد زیراحرکت همدر مساقت واقع است.

و بنا بر این لازم آیدکه حرکت هم به تبع انقسام مسافت بطور بی نهایت انقسام پذیر بود۳.

#### قاعده درابطال خلاء

و چون بدانستی که در جسم چیزی که زاند بر مقدار باشد وجود ندارد بنابراین ممکن تحواهد بود که میان اجسام خلائی وجود داشته باشد<sup>4</sup> زیرا عدمی و[خلائی] که فرضاً بین اجسام ست مقداری خواهد داشت در تمام قطرهای آن خلاء، وامتدادی که فرضاً گنجایش جسمی خاص راد ارد ناچا رزیاد ترازان خلاء وامتدادی است که گنجایش جسمی کوچکتر از آن را دارد . پس لازم آید که آنرا طولی و عرضی و عمقی باشد و مقصود بالاشاره باشد پس جسم خواهد بود نه عدم چنانکه گمان کردهاند<sup>-</sup>.

۱- زیرا عالم اجسام مرکب خواهد بود از تعدادی بسیار از همین اجزائی کــه بالفرض وجود وعدم آنها برابر است.
 ۲- وخلاف واقع است.
 ۲- آنچه متعلق است به جسم نیز منقسم شود بطور بی نهایت حتی حرکت زیــرا مرکت واقع در سافت است به جسم نیز منقسم شود بطور بی نهایت متی حرکت زیــرا حرکت واقع در سافت است و سافت جسم است وجون سافت بطور بی نهایت منقسم میگردد حرکت نیز بتیم آن بطور بی نهایت انقسام پذیرد.
 ۲- یعنی محکن نیـتکه بین اجسام بعد مفطور باشد اعم از آنکه بگوئیم عدم است به است.
 ۲- یعنی محکن نیـتکه بین اجسام بعد مفطور باشد اعم از آنکه بگوئیم عدم است با استداد است.
 ۲- یعنی محکن نیـتکه بین اجسام بعد مفطور باشد اعم از آنکه بگوئیم عدم است با استداد است.
 ۲- و بنابراین، فرض اینکهخلائی باشد و عدم باشد باطل است اما فرض دیگرکه به دیگرکه به میگرد است است است اینکه باشد و عدم باشد باطل است اما فرض دیگر که

امتداد باشد که خود ظاهرالبطلان است.

و آنگهی هرگاه در خلاء [مفروض] جسمی واقع شود الازمآید که ابعاد خلاء و جسم بیک بعد تبذیل گردد . و تداخل لازمآید بنعویکه هریک با همهٔ آن دگر برخورد کند و این امر محال بود و چگونه محال نبود که دو مقدار با هــم گرد آیند ومجموع آن دو بزرگتر از هریک ازآن دو نبود .

### حکومتی در باب آنچه بربقاء نفس استدلال شده است

از جملهٔ انحلاطی که بسبب تغییر اصطلاح در هنگام توجه نقض [ویمنظور دفع آننقض]واقع میشود این است که گفته میشود <sup>و</sup> که «نفس تباه تمی شود» زیرا دراو قوت فساد و فعل بقاء نبود چه آنکه وی موجود بالفعل بودوو حدانیة الذات بود<sup>ه</sup> . برگفتار اینان ایراد شده است که شما خود حکم کرده اید که مفارتات بااینکه بالفعل موجودند ممکن الموجود د<sup>رد</sup> ویدیهی است که هر«ممکن الکونی ممکن اللاکون بود» و بنایراین دراو قوت عدم بقاء نیز بود<sup>۲</sup>.

ب بصار بلرس درم است که خلاء استاد است وجسمواقع درآنهم استاد بود. ب- چون فرض این است که خلاء استاد است وجسمواقع درآنهم استداد بود و دارای بعد است پس تداخل لازمآید.

۳. همهٔمقادیر هربعدی بامقادیر بعددیگر درهم رود و مجموع دومقدار یک مقدار شود و این محال است.

ع۔ یعنی چون بربر هان آورنده نقض وارد میشود اصطلاح را تغییر میدهد که از نقض راه گریزی پیدا کند واین نوعی از مغالطه بود .

م- این برهان خاص نفس نبود بلکه بااین برهان هراس سیطی که اورا قابلی نبود
 مانند هیولی و عقل معدوم نمیشود . تقریر برهان اینکه هراسری که از شان آن بطلان
 بود لازم است قبل از بطلان دوآن هم فعل بقاء بود و هم قوت ایطال و هرچیزی که باقی بود و در
 او قوت بطلان بود بناچار برای او موت بقاء هم بود زیرا بقاءآن و اجب نبود لکن باقی بود
 پس هرگاه نفس بسیط و وجدانی است پس نتواند هم جنبه فعل داشته یاشد هم قوت.
 س هرگاه نفس بسیط و وجدانی است پس نتواندهم جنبه فعل داشته یاشد هم قوت.

1 4 5

مفارقات این بود که وجود آنها وابسته به علل آنها بود بدان سان که هرگاه علت آنها معدوم فرض شود آنها نیز معدوم بوند نه بدان معنی بود که آنهارا فی نفسه قوت عدم بود البته این اعتذارات نادرست است زیرا توقف مفارقات برعللولزوم انتفاءآنها ازجهت انتفاء عللآنهاتابع امکان نفسیآنهابود[که امکانخاص است ].

پس چگونه [رواست] که در موقعی که ایرادی متوجه آن میشود تفسیر به چیزی شود که خود تابع امکان است پس از اعتراف باینکه واجببالغیر ممکن فینفسه بود وحالآنکه امکاننفسیاومتقدم بروجوب خیری اوستبنوعی از تقدم عقلی و[نیز اعتراف دارند] که همهٔ عقول سمکن بالذات اند و بذات حود مستحق وجدود نمی باشند.

و شگفت آور این است که [پاسخ د هنده] خود گفنه است «کائنات فاسدات باوجود بناء عذل آنها تباه میشوند» بر خلاف مفارتات. واین حکم را بهمین طریق وبطور مطاق کرده است و حال آنکه این اسربطور مطلق سحان است زیرا علت مر کبه برای کائنات فاسدات بمانند علت بسیطهٔ در مفارقات بود در آنچه بازگشت آن بوجوب معلول آن بودبسبب وجوب علت آن تا آنجا که هرگاه علل مر کبه کائنات فاسدات دوام یابد معلولات آنها هم دوام یابد . نهایت عملا دوام نمی یابد . و از جمله علل کائنات [فاسدات] استعداد محل آنها بود وانتفاء آنچه موجب بطلان آنهاست؟ و بنا بر این کائنات (فاصدات تباه نمی گردند مگر از جهت انعدام جزئی از علت آنها نه از جهت فسادی که عارض بر جوهر آنها می شود .<sup>3</sup>

، \_ برخلاف كائنات فاسدات كه آنهارا في نفسه توت عدم بود .

۲- یعنی چگونه معکن است امکان در مفارتات درهنگامیکه ااشکال سوجه آن میشود تفصیر شود بآنچه تابع امکان است و در عنصریات بغیر آن درحال که هم مفارقات و هم عنصریا ت در اسکان و توابع آن سساوی سیباشند .

۲۰ یعنی استعداد محل وانتفاء موانع خود ازجملهٔ علل کائنات است. قطب ص۲۶۷. با اینکه استعداد محل وانتفاء موانع ثابت و یک فواخت نمی باشند.
۶- بابتاء علل آنها چنانکه مشائیان گمان کرده اند. قطب ص ۲۶۷. و اصلح برای پاسخ گوینده این بود که بجای علت بطور مطلق، علت قیاضهٔ [که از نوع] مفارقات است ذکر میکرد، زیرا کائنات با وجود بقاء علل مفارتهٔ آنها منعدم میشوند لکن انتفاء آنها ازجهت انتفاء بعضی ازاجزاء علت است!.

و باز پاسخ گویندمرا چنین شایسته بود که امکان مزبور را بقوة قریبهٔ که عبارت از استعداد قریب است تأویل میکرد<sup>و</sup> نهآنکه اصل امکان/را ویا استحقاق وجودرا در مفارفات منکر شود<sup>۳</sup>.

و [البته] اینجا محل تطویل سخن نیست و غرضما تنبیه واشاره برجهت غاط ومغالطهٔ آنها است .

و از جمله حیله های مفالطی آنان در دفع اشکال گفتار آنان است که «وحدت در واجب الوجود سلبی است و معنای آن این است که بخش ناپذیر است»<sup>4</sup> ودر خیر واجب الوجود ایجابی پاست وبه معنی مبدء عدد است [والیته] عددامری وجودی است پس مبدء آنهم وجودی است.

در این مورد گویندهٔ ر رمدکه گوید این وحدتی که مبداء عدد است وصف واجب الوجودهم میشود پس دراین صورت در پاسخ وی گوئیم: \* ذات قیومی واحد است وعقل نخستین درمرتبهٔ دومین اواست وعقل دوم در مرتبهٔ سومین اواست و عفل سوم در مرتبهٔ چهارم و چهام در مرتبهٔ پنجم [و بهمین ترتیب] پس ذات اورا آن هنگام[که با اعداد وجودی دیگر] لحاظ کنیم موصوف بوحدتی نمائیم که مبدء عدداست زیرادراین صورت آنهم یکی ازهمان اعداد بود در نتیجه [این۔

۔ یعنیآن بعض کہ غیر ہلت عقلیاست برخلاف سفارقات کہ جز علل مفارقہ ۔ عقلی علل دیگری ندارد ,

۲۔ بعنیآن قوۂکہ در حجت بقاء نفس ذکرکرد بھتراین یودکہ ہمعنی قوۂکہ یہ معنی استعداد قریب است معنیمیکرد و تأویل میکرد. قطب ص ۲۶۸

۳۔ یعنی بگویدکه مفارقات واجبالوجوداند پس منظورازانکار استحقاق وجود این است که قائل بوجوب آنها شود تا اینکه مدعای خودرا اثبات کند.

٤- صرف انه لاينقمم است.
٥- پاسخ به اصل مقالطه است نه پاسخ به: گويندهٔ رارسد.

اعتذار و تعییر اصطلاح]آنهاراسودی ندهد و بلکه حق مطلب همانست که وحدت عبارت از صفت عقلی بود نه غیرآن همچنانکه پیش از این بگفتیم .

#### حكومتي درباب مثل اللاطوني

از جمله اغلاطی که ناشی ازاخذ مثال چیزی بود بجای آن چیز، گفتار مشائیان بود در باب ابطال مثل افلاطونی [بدین ییان] که گویند: هرگاه صورت انسانیت و فرسیت و مائیت و ناریتمثلا قائم بذات خود باشند لازم آید که حلول هیچ امری از اموریکه باآن صورتها در حقیقت نوعیه مشارکت دارند در معلی متصور نبود و هرگاه یکی از جزئیات آن حقیقت نیاز به معل داشته باشد بناچار باید کل آن حقیقت نیز مستدعی معل بود و بنا براین هیچ یک ازآنها بی نیاز از معل نبود .

در پاسخ اینان گویندهٔ را رسد که گوید : آیا شما خود اعتراف نکردید که صورت جوهر در ذهن حاصل میشود و در عین حال عرض بود تا آنجا که گفته اید [ برای یک چیز] دو وجود بود یکی وجود در اعیان و دیگر وجود دراذهان و زمانی که جایز به د که حقیقت جوهریه در ذهن حاصل شود و در عین حال عرض باشد جایز خواهد بود که در عالم عقول ماهیاتی باشد که قائم بذات خود یاشد زیراکمال آنها ذاتی است در عین حال برای آنها دراین عالم اصنامی است غیر قائم

۱- ترتیب برهان این است که افلاطون گویدبرای هرنوعی از انواع جرمیه در عالم حس ، مثالی بود در عالم عقل که صورت بسیطهٔ توریه است و قائم بذات است و در محل نبود حال اگر این صورتها و مثلا صورت مائیو ناری قائم بذات خود باشندلازم آ د که همهٔ مورتها قائم بذات خودباشند زیرا هرطبیعت توعیه را یک اقتضاء بیش نبودو اگر چیزی ازآنها نیاز به محل داشته باشد مانند صورت نوعیه منطبعه (بنابراین افلاطون قائل به دو نوع صورت است یکی صور مثالیه ویکی دیگر صور منطبعه) باید همه محتاج به محل باشند. ۲- چون عکس قضیه هم باید کلی بود . بهذات خود زیرا آن اصام کمال غیر خودند وآن کمانی که آن ماهیات عقایه است برای آنها ودرآنها نبود همانطر که مثل ماهیات خارجازدهن[یعنی جواهر]<sup>\*</sup> دردهن حاصل میشوند وقائم بذات خود نمی باشند زیرا در این حال کمال یا صفت برای ذهن اند و برای آنها آنظور استفلالی که ما هیآت خارجیه راست نبود ناآنکه قائم بذات خودباشند وبنابراین لازم نبود که حکم چیزی در مثال آنهم جریان یابد,

سپس [گوئیم] شما خود حکم کرده!ید که وجود بر واجب الوجود و بر غیرآن بیک معنی واقع میشود [نهایت] در واجبالوجود وجود نفسماهیت اوست و در غیر واجبالوجود عارض براو وزائد بر ماهیت اوست.

پس [دراین صورت] گوئیدهٔ را رسد که بشما گوید : بی نیازی وجود از ماهیتی که وجود بآن اضافه وافزوده میشود اگرازناحیه نفس وجودباشد بایددرتمام موجوداتچنین باشد ۋاگر ازناحیت امری زائد بر وجود باشد درواجب الوجود، این امرمخالف با قواعد خود شما خواهد بود و نیز تکثر جهات درواجب الوجود لازم آید° ویان شد که این امر محال است.

و [ بی نیاز بودن وجود واجب از ماهیتی که بآن قائم باشد] از این جهت ایست که وجود او ملول علتی نیست وباکه محتاج نبودن آن به علت از این رواست

۱۰ یعنی صور منظبعه و یا اصنام.

 ب يعنى كمال اجسام، نطبعه اند كه اين صور منطبعه درآنها است يعنى اصنام كه صور منطبعه اند.

زیرا ساهیات عقلیه نوریهاند و قائم به خودند و تمامیتوکمالیت ذاتی دارند و چون اصنامآنها ناقصاند قائم به غیرند وآنکمالی که مثل دارند اصنام ندارند .

۲- یعنی آن کمالی که مثل دارند ام ام ندارند.

ع۔ منظور این است که صورت ماعیات خارجی درڈھن حاصل میشود ونعت ذھن اند ووجود خارجی ندارند .

ه- از جهت ترکی یکه ازوجودواسری دیگر لازم آید و درسعل خودیان شد، است که
 این امر معال است.

که واجب است و غیر ممکن و روا نباشد که وجوب به سلب علت تفسیر شود زیرا وجود واجب ازجهت آنکه واجب است بی نیاز ازعلت است سپس [گوئیم] اگر وجوبش زائد بروجودش باشد تکثر در وجودش لازم آید" و نقل کلام بوجوب او که زائد بروجود اوست شود که صفت موجود است [بدین بیان که گفته میشود] اگر این وجوب تابع و لازم موجود باشد من حیث هوموجود شایسته است که در تمام موجودات این چنین باشد و گرنه باید [وجوب او از ناحیه] علتی باشد و اگر از ناحیهٔ نفس وجود باشد [له تمابع و لازم آن در این صورت] بازهم اشکال عیاآ متوجه آن میشود".

پس گفته میشود که هرگاه گفته شود استغناء آن از ناحیهٔ خود وجود بود شایستهاست که درتمام موجوداتچنین بود اگرپاسخ گفته شود که وجوب اوعبارت از کمالیت و تمامیت و تاکد وجود او بود و همانطور که مثلا « اشد اسودیت بودن این امر ازغیرش بامری زائد بر «اسودیت» نبود باکه ازجهت کمانی بود که در نفس

۱۰ یعنی متصف بوصف امکان نیست بلکه بوصف وجوب است.

۲. که گفته شود : وجوب چیزی است که بی نیاز از علت باشد تا اینکه «معنی واجب بودن آن بازگشت کند به غیر معلول بودن آن» تا اینکه صحیح باشد که استغناء او ازعلت، معلل به غیر معلول بودن گردد زیرا وجوب، علت استغناء است چنانکه در متن گفته است. قطب ص

۹- و علت را نتوان بمعلول تفسيرو توجيه كرد.

٤- یعنی بعداز بیان اینکه استغناء او نه از جهت نفس وجود است ونه از جهت امری زائد است ونه از جهت تحیر معلول بودن است اگر بگوئید که پس از جهت وجوب اوست گوئیسم .:

هـ يعنى تكثر دروجود او و تكثر در حق او محال است.

۲- و بیان شدکه این امر در واجب الوجود محال است که از ناحیهٔ علتی دیگر پاشـد .

۷- یعنی این اشکال و اشکال قبل.

سواد وجوددارد و در عین حال زائد برآن نیست [مانیز کوئیم] همینطور بودحال وجود واجب که امتیاز آن از وجود ممکن بلحاظ تأکد و تمامیت آن بود و خود در آنجا اعتراف کردهاید که جایز بود که برای پارهٔ از ماهیات تمامیتی بود فی ذاته که آنها را از محل بی نیاز کند و هم جایز بود که برنی پارهٔ از آنها نقصی بود که آنهارا نیازمند به محل کند چنانکه در وجود واجب وغیر واجب .

### قاعده در جواز صدور بسيط از مركب

جایز است که برای چیزی [بسیط وحدانی] علتی یود مرکب از اجزاء وکسی که جایز ندانسته است که علت شیی، [بسیطی] مرکب از دو جزء بود خطاکرده است و برهان واستناد وی این بود که اگر امری وحدانی بود یابنحو مستقل ویاکلیت خود بیریکازآندونسبت داده میشود که محال یود زیرا چیزیکه به یک امر استوار شود در ثبات او نیاز به چیزی دیگر نبود و یا اینکه هریک از آن دورا بطور انفراد درآن امر وحدانی اثری نبود دراین صورت جزء علت نبود و یا اینکه هیچ یک از آن دو را اثری درآن معلول بسیط وحدانی نبود در این صورت، علت چیزی دیگر یود بجز مجموع آن دوویاایتکه هریکازآن دو درمنداری

. بدیهی است که این امر نظر شیخ شهاب الدین است که قائل باصالت ما هیت است. ۲- ومثلا مثل نوریهٔ افلاطونیه فی ذاته دارای تمامیت است و بی نیاز ازمحل وصور عنصریهٔ ناقص است و محتاج به محل .

۲۰ چنانکه در سلسلهٔ عقول بعضی از عقول صادراز چند عقل اند چنانکه بیاید.

٤- یعنی کسانی که گویند جایز نیست که یک علت دو جزء داشته باشد یا برای علت امری بمیط دو جزء باشد البته مسامحه شدهاست یعنی برای یک امر بسیط دو علت باشد ٥- منظور معلول وحدانی است.

۲۰۰ یعنی اگر آن معلول وحدانی، معلول یکی از علل باشدبالکل نیازی به انتساب بان علت دیگر ندارد.

۷- زیرا تحمیل حاصل است .
 ۸- و این خلاف فرض است پس علت یکی از آنهاست.

اژ معلول الرکند و برای هریک مقداری از اثر بود لازم آید که معلول وحدانی بسیط نبود بلکه مرکب بود.

و این مغالطه ازاین ناشی شده است که اینان گمان کرده اند که اگر بوای هویک از دو در معلول بسیط متداری از اثر نبود لازم آید که هویک از آن دو جزء علت نبود و بطلان این کمان روشن است زیرا جزء علت یک امر وحدانی به تنهائی وبه خودی خود در معلولی که مربوط بآن بودبنه سه اثر نکند وبلکه مجموع آن اجزاء را باقید مجموعی اثری بود وحدانی وآن از وحدانی عبارت از همان معلول وحدانی بود و همانطور که اجزاء علت امری که دارای اجزاء مختلفة الحقیقة بود نه هریک مستقلا مقتضی معلول بود و نه لازم بود که مقتضی جزء معلول

زیرا مثلا هرگاه هزار نفر انسان چیز سنگینیرا حرکت دهند با یکنوع ۔ حرکتی که مضبوط بژمان ومکان خاص بودازاین امرلازم نمیآید که یکی ازآنها هم بطور انفرادی بتواند آن چیز سنگینرا حرکت دهد باندازهٔجزئی ازآن حرکت کل و بلکه گاه بودکه اصلا نتواند حرکت دهد .

و اما آنچه گفته شدهاست که اگرجسمی[فاقدمیل] ویدون میل بود حرکت قسری نپذیرد زیرا اگر [چنینجسمی]قبول حرکت قسری کند بناچارفرض می شود که نیرونی خاص آنرا درمسافتی و زمانی بحرکت خواهد آورد<sup>و</sup> و در همین حال فرض

د. یعنی گمان کردهاند که معنی جزء علت این بود که برای هریک مقداری از از اثر بود نهآنکه هیچ اثر نبود و نهآنکه برای هریک تمام اثربود ونهآنکه برای هیچکدام اثر نیود.

۲۰ یعنی معلول امروحدانی و بسیط نبود و علت دارای اجزاء مختلفةالحقیقة باشد یعنی از نوع عقول نبود. و بلکه دراجام بود که علتها مرکب از اجزاء مختلفةالحقیقداند هنانطورکه درآنجا هریک ازاجزاء مستقلا مقتضی معلول نمی باشد دراینجا ذیز چنین است. ۳- مانند مورد ما یعنی عقول. ۲- ومثلا در یک ماعت ده زراع. میشود جسم دیگری که دارای میل طبیعی است در مثل همین مسافت حرکت کند ویناچارباید تحرک آن [جسمی که عدیم المیل بود] درزمانی کوتا هتراززمان جسمی بود[که دارای میل است] وفرض می کنیم بان اندازهٔ که زمان جسم متحرک فاقدمیل ناقص تر است اززمان تحرک جسم واجد میل جسم دبگری بود که میلش ازدی میل مذکور همان اندازه ناقد تر بود ایس آن [جسم سوم] حرکتمی کند بامثل همین قوت در مثل همین مسافت و شکی نیست که زمان حرکت آن باندازه بامثل معین قوت در مثل همین مسافت و شکی نیست که زمان حرکت آن باندازه میلش کمتر بود و در نتیجه حرکت آن با حرکت عدیم المیل مساوی خواهد بود و این امری محال بود .

پاسخ دهندهٔ را رسد که گوید چرا جایز نبود که آن میل ضعیفی که جزء میل دیگر بود ونسبتی با کل میایی که در جسم دیگر بود ندارد معتبر بود ولکن <sup>ت</sup>ادر برممانعت

ا۔ یعنی قرض میکنیم که جسمی دیگر که دارای میل بود عین همان مسافت یعنی ده ذراع را طی کند .

۲- و فرض میشود دوساعتوالا لازمآبد که که حرکت بامانع و عایق باندازه بی مانع و عایق بود.

۲۰ یعنی یک جسم سومی قرض میشودکه دارای میل ضعیف بودو آن میل ضعیف پاندازه قاصلهٔ بین میل بیمیل و بامپل بود.

۶۔ یعنی جسمی که میلش ضعیف تر بود بان مقدار که جسم با سیل حرکتش درزمان زیاد تر است.

۵- یعنی همان ده ذراع را دریک ساعت.

۳-زیرا نسبت دو زمان مانند نسبت دومیل است خلاصه اینکه جسمی قرض شود که عدیم العیل بود بنام (آ) مطلوب این است که جسمی که نام او (آ) است حرکت نمی کند زیرا اگر حرکت کند جسمی فرض میشود که دارای میل بود بنام (ب) دراین صورت آ وب حرکت میکنند در یک مسافت ویناچار باید گفت که حرکت «آ» درزمانی کستر از حرکت (ب) بود سپس جسمی دیگر فرض کنیم بنام (ج) که میل او نصف میل (ب) بود آنهم حرکت میکند در هسان مسافت بناچار زمان حرکت از زمان حرکت (ب) کستر بود به همان اندازه که میلش کستر است پس لاز آید که زمان حرکت یک ماعت باشد عین زمان حرکت (آ) ولازم آید که حرکت بی میل ویا میل مساوی باشد. ازآنچه کلآنمیل.مانعت می کند نبود ویطوری مددر کم عدیم المیل بود برسیاق مثالی که مدکور افتاد در تحریک ثقیل و شگفت تر این است که این برهان نی که ابنان بیاورده اند ایجاب میکند که برای اجرام افلاك و محدد میلی بود بجز ـ میلی که از ناحیهٔ نفوس آنها حادث میشود وحال آنکه اوضاع اجرام سند یردستساوی و بر یک نسبت بود و هیچ یک از جوانب آن را استحقاق میل به جانبی دیگر نبود

۱- تقریراصل اشکال این است که قبول داریم دوسیلی باشد برآن نسبت که ذکرشد. زيرا سمكن است كهميل راحدى باشد كهازآن حدتجاوزنكند باسخ داده مي شود كه درست است لكن حركت از آنجهت كه حركت است مستدعي مقداري از زمان است واز جهت ميل مستدعي مقداري دیگر و بنایراین لازم نیمت که نمبت دو زمان بمانند نسبت دو میل باشد علاوه برآن این محال از مجموع امور معروضه لازم ميآيد نه از جهت مجرد جسم عديم الميل برفرض تسليم باین حجت این امر بدلیل وجود عابق است از حرکت طبیمی پس چرا آنرا بنام میل نامیدید درحال که عایق اعم از سیل است و از وجود عاموجود خاص لازم نمیآید برفرض تبول،سیل هرگاه به نهایت ضعف خود برسد اصولا بلااثر میشودووجودش مانند عدمش میباشدویالاخره تقریر سطلب چنین است که لازم نیست که تأثیر جزء جزئی از تأثیر کل باشد زیرا مثلا ده۔ مرد هرگاه سنگیرا در ده ذراع حرکت دادندلازم نمیآیدکه یک فرد ازآنان همان سنگ را یک ذراع حرکت دهد و بلکه گاه باشد که اصلا نتواند حرکت دهد و تأثیر آن مشروط به انضمام است و همین طور میل قوی هرگاه در ممانعت مؤثر باشد لازم نمی آید که جزء آن میل هم درآن ممانعت مؤثر باشد باندازةجزء بودنخود بس هركاء ميلقوى مقتضى زماني باشد لازم نیست که ضعیف نیز مقتضی زمانی باشد که نسبت آن بزمان قوی مانند نسبت ضعیف بقوی باشد زیرا جایز است که تأثیر ضعیف درآنچه قوی ممانعت می کند مشروط بانضحام باشد و درغیر آن صورت وجودان مانند عدمش باشد قطب ص و م ، .

۲۰ براین ایراد پاسخ داده شده است که اولا میل نصف جسم نصف میل کلآن سیباشد همانطورکه اجسام،تنهینمیشوند درانقسام بجزئی که قبول قست نمی کند ودرجهت زیادت نیز بجائی منتهی نمیشوند که قابل افزایش نباشد و همین طوراست میل جسم هم در طرف نقص وهم در طرف زیادت و ثانیآ حرکت از جهت حرکت گرچه مستدعی زمان است لکن آن زمان منتهی نمیشود مگر از جهت مخصص پس حرکت مطلق مستدعی زمان مطلق است و حرکت معین مستدعی زمان معین است آنچه مخصص حرکت است مطلق مستدعی زمان است و آنچه مخصص حرکت است.... و اصلا میل بطرف معینی درآنها نبود' .

وجایز نبود که برای یک شیء شخصی معینید وعلت بود" زیرا براین فرض اگرهریک ازآن دورا مدخلیتی بود دروجود آن لازم آید که جریک ازآن دوجزء علت بود نه علت تامه واگر یکی ازآن دورا مدخلیتی در وجود آن نبود لازم آید که یکی ازآن دو علت بود لکن برای امری عام" [غیر مشخص] جایز بود که علل متعدده باشد بمانند حرارت عام! که گاه بود آنرا" مجاورت جسم حار ایجاب کند" وگاه۔ بود که شعاع و یا حرکت آنرا ایجاب نماید.

و در اینجا حکومتهائی بود در بارهٔ بعضی از ادراکات و مدرکات که از جهت نفعی که بعداً [و در مباحث بعد] از آنها گرفته میشود دراینجا متذکر میشویم .

### . حکومتی در باب ابطال جسمیت شعاع

بعضی از مردم گمان کردهاند که شعاع جسم بود واین گمان باطل است زیرااگرشعایح جسم بود لازمآید که هرگاه بطور ناگهانی [و دفعی] سوراخ «کوه» منسدگرددآن جسم [ نورانی حاصل ازآن] پنهان [و معدوم ] نشود<sup>ر</sup> در حال که چلین نبود , اگرگفته شود که پس از انسداد جوانپکوه و سوراخهای «کو»»

ا و یالاخره میلجسمانی ندارد و یعضیازاونیاع سکنه آنها اولیازیعض دیگرنبود و چون اوضاع افلاك متساویاند بناچار هیولای اجرام آنها نیز متساوی بود وینایر این مدانعتی برآنها نبود پس سیلی در آنها نبود زیرا معنی میل همانمدافعت بود .

۲۰ ۱۳۰ میلا حرارت معینه که قرضشوددارای دوعلت تامه باشدسمتقل پتاتیر. قطب ۲۳ ص ۲۳۱۰

۳۔ بعنی هنگامی که کلی باشد نه مشخص و متعین . قطب ص ۲۹۹. ۶۔ یعنی حرارت کلی . ۵۔ حرارت کلی را ۲۔ یعنی از جھت تمجاورت با جسم حار ہوجود میآید . ۷۔ عبارت متن دینیب، است یعنی اگر منصد شود شعاعی که بیرون/میآید باید تا مدتی باقی ہماند چون یفرض جسم است در حال که فوراً نیحت میشود . همچنان اجسام ریز مظلمه [ در قضا ] بانی میماند نهایت ضوء و روشنائی آنها زائل میگردد'.

بس [ جواب داده میشود که] با این فرض لازم آید که گوینده خود تسایم شده باشد که شعاع جسم نیست.

و نیز هرگاه شعاع جسم باشد لازمآید که انعکاس آن از جسم سخت اولی باشد ازانعکاس اوازچیزیترم'[ وحال آنکه وجود خارجی عکساین امراست]. و نیز لازمآید که از جرم آفتاب همچنان کاسته گردد'.

و نیز لازم آید که شعاع حاصل نشود مگر برزوایای قائمه"نه بدان صورت که حالیه در جهات مختلفه دیده ،یشود" زیرا جسمی که طبع آنواحد باشد بسر جهات مختلفه حرکت نمی کند.

و نیز لازمآید که ضوءهای چراغهای متعدد آنطور مترا کم گردد<sup>ر</sup> که غلیظ و دارای ژرفنا شود.

و هرچه به تعداد نورافشانها افزود، شود ژرفنای شعاع فزون گردد و حال آنکه واقع چنین نیست.

، یعنی آنکه گفته شود که آجسام ریزی درفضای خانه باقی می ماند نهایت روشنائی آنها بلافاصله برطرف می شود دراین صورت لازم آید که ضوء جسم نبود . ۲- ومثلا انعکاس او از کوه و سنگ شدیدتر باشد ازانعکاس او ازآب .

۳- یعنی انعکاس شعاع ازآپ شدیدتر از انعکاسآن از کوه است این جمله درستن چاپ کرین وجود ندارد.

٤- العنى هراندازه شعاع از جرمآفتاب تابش كند از جرمآن كاسته گردد. قطب ص ٢٦٢ .

 ه- یعنی اگر جسم باشد لازم آید که تنها بصورت زوایای قائمه در یک جهت واقع شودونپراکند ودر تمام جهات پخش نشود زیرا حرکت اجسام که فرودمیا پند بیکمسوی میباشد که جهت سرکز باشدبطور مستقیم و عمودی بر سطحی که سمامی باکرهٔ زمین است برمسقط عمود که اقرب طرق بمرکز است. قطب ص ۲۹۲.
 ۲۹۳ مختلفه است.

۷- یعنی در جائی که چرانحهای متعدد روشن شود و لازم آید که شعاع آنها سراکم شود و قشر جسمائی درست کنند. پس شعاع از اموری نیست که از نیرات واز آنتاب و با از معلی بمحل ۔ دیگر منتقل شود و بلکه عرضی است غیر تابل انتقال و علتآنجسم مضیء یود بوساطت جسمی شفاف مانند ہواء' .

وبعضیاینان گمان کردهاند که شعاع عبارت از رنگ بود" وشعاعی کهمندلا بررنگ سیاء است بجز سیاهی او چیزی دیگر نبود.

و گفته اند که: رنگها در ظلمت معدومند و عدم رؤیت آنها از این جهت نیست که ظلمت حجاب است ، زیراظلمت چنانکه بیان شد امری عدمی است و رنگها بجز کیفیاتی که برای حامه بصر ظاهر میشود چیز دیگر نمی باشد . و شعاع ـ عبارت از کمالیت ظهور رنگهاست نه امری فزون بر لونیت [پس شعاع عبارت از رنگ بود].

وگویندهٔرارسد که بآنهاگوید: برفرض که برای شمامسلمشده باشد که رنگها در هنگام انتفاء ضوء موجود نیستند لازمهٔ آن این نیست که عبارت از نفس شماع باشند<sup>ی</sup> و از تلازم بعضی از چیزها با بعضی دیگر ویا توقف بعضی از چیزها بسر بعضی دیگر لازم نمیآید که آنها در حقایق هم یکی باشند. [چنانکه تلازم بین

۱- یعنی عرضی است که در اجسام در هنگام مقابله نیزبوساطت جرم شفاف حاصل میشود پس نقل داده نمیشود زیرا نقل اعراض محال است و بلکه در اجسامیکه مقابل آفتاب قرار گیرند حادث میگردد و علت معدةآن یعنی شفاع جسم مغیثی است که بوساطت جسمی شفاف مانند هواء بر اشیاء تابش میکند

۲۰۰ یعنی یعنی گمان کرده اند که شعاع عبارت ازرنگ است و شلا شعاعی که برجسم اسود است یجز سواد چیز دیگر نیست. و بلکه سیاهی سیاه و کبودی کبود قسمی از شعاهی است که حاصل از نیرات است و اختلاف الوان از جهت اختلاف قابلیات و استعدادات است . قطب ۔ ص ۲۳۳ م

۳- زیرا رؤیت نمی شوند منظور از معدوم بورن همان عدم رؤیت است قطب می ۶ ۶ ۶
 ۶- از جملهٔ «اذاسلم» ً دانمته می شود که شیخ قبول ندارد که رنگها در ظلمت ب
 موجود نباشد بلکه غیر سرئی داند نه غیر سوجود وازاین چهت غیر سرئی است که شرط رؤیت
 وجود ندارد بزیرا شرط ظهور رنگ شعاع است نه نفس آن ب قطب می ۶ ۶ ۶ .

وجود شعاع ورؤیت رنگ]

و از چیزهائی که دلالت دارد بر ابنکه شعاع بجز رنگاست این است که رنگ یا باین معنی گرفته میشود که عبارت از نفس ظهور [برای بصر] باشد و یا بمعنی ظهور بر جهت خاص' ، مکن نباشد که رنگ بمعنی نفس ظهور برای بصر مأخوذ شود زیرا ضوء [ و مثلا ضوء] آفتاب عبارت از نفس رنگ نیست در. حال که برای بصر ظاهراست. [واین خود ظاهراست] و همین طور است هرگاه ضوء بر بعضی از چیزهای سیاه صقیله غلبه یابد و مثلا مانند شبع که رنگ آن پنهان میشود و [حال آنکه] ظهور بوساطت ضوء تحقق پیدا میکند .

و هرگا، رنگ بمعنی مجرد ظهور برای بصر گرفته نشود و بلکه باضافهٔ تخصص آن به خصوص رنگ سیاه یا سفید مأخوذ شود در این صورت یا نسبت ظهوربه سواد ویاض بمانند نسبت «لونیت» است بآن دو دراین سعنی که ظهور در خارج زائد بر نفس سیاهی نبود چنانکه در«لونیت» گفتیم دراین صورت لازم آید که درخارج چیز دیگری بجز سیاهی وسپیدی ومانندآنها نباشد وظهورتنها محصولی باشد عقلی.

پس ظهور مهیدی مثلا در خارج بجز خود او چیز دیگری نیاشد پس آنچه «اتم بیاضاً» بود درخارج باید «اتم ظهوراً» بود درخارج و همین طوراست «اتم سواداً» و حال آنکه چنین نیست زیر؛ منلا هرگاه« عاجی»را در برابر شعاع گذاریم و برفی را در سایه بنهیم بااینکه بالمناهده درک می کثیم که « برف»اتم بیاضآاست از«عاج »

ا۔ یعنی یا عبارت از نفس ظهور برای حاسهٔ بصر گرفته میشود ویا ظهور بر جهت خاص یعنی سیاهیو سفیدی وجز آنها .

۲- یعنی اگر ضوء بر بعضی ازچیرهای میاه چیره شود مانند شبع (شبه) که میاهی آن
 شدید است رنگآن دیده نمی شود .
 ۳- درحال که مشاهده شد که ضوء زیاد موجب پنهان شدن رنگ است نه ظهور آن .
 ۶- یعنی یا تخصص به میاهی یا میدی .
 ۵- اگر گفته شد که لونیت زائد بر نفس مواد نیست دراعیان .

124

«عاجی» که در برابر شعاع نهاده شده است روشن تر و نورانی تر از برقی است نه در سایه نهاده شده باشد پس همین امر دلالت میکند بر اینکه سپید بودن بجز نورانی بودن است و رنگ غیر از نور است و همچنین است هرگاه چیزی که «اتم-سوادآ» است در سایه نهیم وچیزی که «انقص سوادآ» است در برابر شعاع نهیم ایالمشاهده درك میکنیم] که آنچه انقص سوادآاست نورانی در و آنچه اشد سواد آاست فورانیت آن کمتر است .

و این فرق آزناحیهٔ ظلمت وباعتبار وجود آن درسایه نمیباشد<sup>و</sup> زیراهرگاه « سواد اتمرا» به شعاع و «سواد انقص»را به سایه نقل دهیم « اتم سواداً» ۔ تورانیتر خواهد شد با وجودیکه همچنان دراشدیت سوادخود باقی خواهد ساند<sup>ه</sup> . [سپی شدت سوادیت ضیر و بنات بجزنوریت است]

[فرض دیگرآنکه]ظهور [سواد وبیاض] درخارج چیزی دیگر بودبجز میاهی و سپیدی که مطلوب ما همین است وبدین بیان روشن شد که شعاع غیرازرنگ است واگرچه رنگ بدون شعاع متحنق نمیتود ویهرصورت این سمانه از مهمات کارمانیست واگر فرض شود که که حق هم دراین امر با دسته دیگر باشد بازهم زیانی به کار نمیرساند \_ [ درآنچه مطلوب مااست ].

۱- یعنی مشاهده ودرك میکنیم که برف از لحاظ رنگ اتم بیاضاً است ازعاج وعاج از لحاظ نورانیت و ضوء اتم واکمل از برف است واین امر دلالت دارد که رنگ عین ضوء و شعاع نیمت.

۲- این امر نیز دلالت دارد که رنگ بجز نوراست واسودیت غیر از انوریت است.
 ۲- یعنی تمایز بین انوریت واسودیت یا رنگ وضوء.

٤- دفع و دخل مقدر است که گویا کسی گوید «اتم بیاضاً » ویا « اتم حواداً » هنگامی اتم ظهوراً اند که معارضی نداشته باشند و در مثال شما معارض هست و آن همین است که در ظل قرار داده شدهاست و قهراً ظل از ظلمت خالی نیمت وینا براین مدعی ثابت نیمت و شاید استیاز وفرق بین ایتم بیاضاً یا حواداً از جهت معارض تظل است بااتم یاضاً وحواداً و اگر درظل نباشد ممکن است بین آن وانوریت استیازی نباشد جواب دهذکه این استیاز ازاین جهت نیمت.

ه- و همينطور درجهت نياطي

#### حکومتی در باب تضعیف آنجه در ابصار گفته شده است

بعضی از مردم [دانا] گمان کرده اند که ابصار بسبب خروج شعاع از چشم وتلاقی آن با مبسرات است. [ و این گمانی نادرست است] زیرا [ که این شعاع یا جسم بود یاعرض]، هرگاه عرض بود گوئیم انتقال آن [ازمعای بمحل دیگر] چه گونه سمکن بود[ وچگونه انتعال یابد] و هرگاه جسم[یعنی جوهر] بود[دراین مورت] اگر متحرك باراده بود ما را رسد که آنرا بنحوی بسوی خود قبض کنیم روبرگیریم وازجریان آن خود داری کنیم] به نحویکه با وجود بازبودن حدقه باز هم ویرگیریم وازجریان آن خود داری کنیم] به نحویکه با وجود بازبودن حدقه باز هم چیزی را نه بینیم در حال که چنین نبود و اگر متحرك بالطبع بود لازم آید.سوی جهات مختلف حرکت نکند [ و جریان نیابد] وحال آنکه چنین نبود و نیزلازم آید که نفوذ آن در مایعاتی که دارای رنگ است اولی باشد از نفوذ آن در شیشه های صافی و نیز لازم آید که تفوذ آن در خزف اولی بود از نفوذ آن در شیشه اید را مسامات خزف بیش از مسامات شیشه بود و نیز لازم آید که ستارگان نزدیک همرامستارگان دور و باهم دیده نشوند و باکه بر حسب نسبت مسافت بین آنها دید مختلف شود و نیز لازم آید که جرم شعاع چشم بطور دفعی بسوی افلاك حرکت کند و آنها را پاره کند می دار آید که شعاعی که از چشم خارج میشود

۷۔ مثلا ماہ و خورشید در یک لحظه باهم دیدہ تشوند از جھت بعد سما*فت و فاصلہ* که بین آندو ہست .

۸- یعنی عملا ما بطور دفعی مشاهده میکنیم در حال که اگر جسم باشد حرکت آن نتواند بطور دفعی بود و بلکه باید بندریج بود. قطب ص ۲۰ ویان شده است که درافلاك خرق و التیام نیست. بطور دفعی بر نیمی از کرهٔ عالم سنیسط گردد٬ و این امور همهاز محالات عتملی است پس رؤیت بخروج شعاع نبود٬

بعضی از اهل علم گفتهاند که رؤیت خبارت از انطباع صورت اشیاء بود در رطوبت جلدیه بر اینان نیز اشکالانی وارد است<sup>۳</sup> .

از جمله اینکه هرگاه کوهیرا [باوصف] بزرگی آن مشاهله کنیم و این رؤیت ما بآن بواسطه صورت [ منطبه ه در جلدیه ] و ویژهٔ آن [ کوه ] بود<sup>ه</sup> .

[ دو فرض توان کرد] یکی آنکه اینمقدار [بزرگ مرئی] مربوط به آن صورت [منطبه] بود°.

دراین صورت[این۔نموال پیش میآید که] چگونه ممکن است مقدار بزرگ درحدقهٔ کوچک حاصل شود [واگر مربوط بآن صورت منطبعه نباشد] لازم آید که کوه را ندیده باشیم .

ب.خی [از پیروان انطباع] به این ایراد پایخ داده اند که رطوبت جادبه بطور بی نهایت قبول قسمت میکند ( چنانکه دراجام بیان شد) و بنا براین صورت کوه نیز بطور بی نهایت قبول قسمت میکند پس بنا براین جایز است که [مندار بزرگ در حدقهٔ کوچک] حاصل شود".

این پاسخ نیزلادرست است زیراگرچه کوه بطور بی نهایت قابل قسمت است \_\_\_\_\_ ۱- با اینکه چشم در نهایت کوچکیاست و شعاع آن نیز بطریق اولی کوچک بود،در سن کرین«پنسبطه آمدهاست و ظاهراً نملط است.

۲۰۰ یعنی اصولا دید به شعاع و خروج آن نبود.

۲ منظور ارسطو است که گوید رؤیت نه بانتقال صورت است یعنی نه بخروج شماع است و نه بانتقال صورت ازاشیاء در چشم و بلکه بانطباع است.

٤- مقدار بزرگ مرئى.

۵- یعنی صورت منظبه در چشم موصوف باین ع ظمت باشد و این بزرگی وبژهٔ آن
 صورت باشد.

۳- زیرا هم حدقه قابل انتمام است بطور بینهایت وهم صورت کوهی که در حدقه است و حمبول بی نهایت در بی نهایت جایز است. و همین طور چشم جزآنکه مندار کوه بزرگترتر از مقدار چشم است باندازه که [اصلا] متناسب ونزدیک بهم نمی،اشند وهمین طورمقدار هرجزئی[ازکوه]که در قسمت و تسبت فرض شود،که درمقام قسمت، به نسبت بزرگتر از اجزاء چشم است پس [بااین وصف] چگونه مقدار بزرگ بر مقدار کوچک منطبق میشود.؟

بعضی از آنها گنته اند : نفس انسان از راه آن صورت [منطبعه] بروجود خارجی آن استدلال سیکند اگرچه [آن صورت] کوچکتر از مرئی بود و [استدلال و رهنمونی] وی چنین بودکه آن چیزی که مقدار صورت آن این [امر]است اصل مقدار او چیست و چه اندازه است ؟

این گفتار نیز باطل است زیرا رؤیت مقدار بزرگ [ چنانکه خود اعتراف دارید] به مشاهدداست نه باستدلال.

بعضی ازآنان جایز دانستهاند که در مادهٔ واحده [ دو مقدار باشد] یکی مقدار نوچک آن ودیگری مقدار بزرگ آن که مثال و [شبح] مبصراست؟ .

دراین صورت خصم را رسد که آنان را ملزم کند باینکه آن مقداریکه ویژه کوه است هرگاه در جلدیه منطبع گردد [بطور قطع] آنچه فرض شده است که اجزاء این استداد باشد بعضی بابعضی دیگر در یک محل جمع نخواهد شد . زیرا اگر چلین باشد که (اجزاءآن بعضی با بعضی جمع شوند)ترتیبی در مشاهده [اجزاء کوه] نخواهد بود .

۱- یعنی نفس انسان راهنمائی و استدلال می کند و یا بسبب صورت مرئی راهنمائی میشود که مثلا اصل و مادهٔ خارجی کوهی که صورتش در چشم است چه انداره است یعنی از راهآن صورت منطبعه وجود خارجی اصل را از لحاظ مقدار درمیابد.
 ۲- در مثال ما ماده جلدیه .

- ۳ یعنی مبصر ژبرا ماده قابل هردو همت یعنی هم مقدار ماده و هم مثال وشیع آن . ٤- و شلا در جزئی واحد از جلدیه . بعد مدر امدامآن ان قادم المام شده مدر اما مداما مآن مدر حد مدار

 ها بعنی بین اجزاءآن از مقادیر طول وعرض وعمق زیرا استدادات آن ها محمد میشوند در جزئی از جلدیه. و چون هرآنچه نرض میشود که ازجملهٔ اجزاء آن استداد [اصلی کوه] بود. یکی بردیگری متراکم ودرجزئی از جلدیه جمع نمی شوند پس هریک ازآنچه فرض شود که جزء آن امتداد بود باید در یک جزء دیگر جلدیه جای گیرد [ بجز آن جزء جلدیه دیگر که محل آن جزء دبگر از آن مقدار است] ودراین صورت اگر مقدار جلدیه با مقدار امتداد کوه یعنی صورت امتدادیه آن برابر بود لازم آید که مشاهدهٔ نظمت و بزرگی کوه متصور نبود' واگر صورت امتداد یه کوه بر مقدار مشاهدهٔ نظمت و بزرگی کوه متصور نبود' واگر صورت امتداد یه کوه بر مقدار مدید فزونی یابد<sup>-</sup> و هریک از اجزاء جلدیه ـ یکی از اجزاء صورت امتدادیه را فراگیرد [یعنی با این فرض بازهم گفته شود که هریک از اجز جلدیه اجزاء صورت امتدادیه را نراگیرد] لازم آید که آن امتداد را اجزاء باشد خارج از جلدیه [ که درآن منطح نشود] وبنابراین کوه بدان سان که هست دیده نشود<sup>-</sup> و[ نیزلازم آید] آن مقدار که زائد بر جلدیه است بلامحل بود<sup>4</sup> و کسی که دراین باب انصاف دهد بنشواری انطباع شبح واقن گردد والبته این قاعده برای بیان آنچه مادرطری آن هستیم قاعدهٔ بس مهم بود<sup>4</sup>.

#### قاعده در حقيقت صور مرايا

بدانکه صورتهای درئی ، [ واقع ] در آینه تبود و گرنه رؤیت تونسبت به چیزی که مرئی در آن بود در ا<sup>م</sup>ر اختلاف مواضع نظر ته بسوی آن مختلف

<sub>۱</sub>- البته بیان این است که یک مقدار آن استداد درچشم جای میگیرد نه همهٔآن ویا اینکه آن صورت استدادیه کوچک میشود واز خود کوه بمراتب کوچکتر میشود بطوریکه اجزائش سنطبق یا جلدیه شود و قهراً بزرگی کوه دیده نمیشود درهردو صورت و بلکه در۔ صورت اول کوه ناقص دیده میشود .

۲- بعنی صورت استدادیه کوه باندازهٔ خود کوه باقی بعاند و کوچک نشود .
 ۳- یعنی بعضی ازآن دیده شود پس درهرحال یا همهٔ آن دیده شود لکن کوچک برفرض که شبع کوچک کوه در چشمآید ویا اینکه بعضی ازآن دیده شود بطور ناقص .
 ۶- یعنی صورت بلا محل .
 ۵- یعنی قاعدهٔ ایصار و چگونگیآن

نمی شدا. و نیزهرگاه سطح آینه ارروی تو [ مثلا ] به مسافت یکذراع بدورباشد وباانكشت آنرا خود بساوى دراين هنگام بين صورت انكشت خود وجايكاه برخوردجسم انگشت خود و بین صورت مرئی درآینه مسافتیرا دریاییو[بامسافتی روبروشوی] که عمق آینه وافی بوسعت وژرقنای آن نیست وعلاوه براین [استدلال]اگر صورت [مرئمي] واقم درآينه بود لززمآيد كه در سطح ظاهرآن ( زيرا جهت مصقول آينه سطح ظاهرآنست) بود و حال آنکه چنین نیست و نیز [گوئیم] آن [صورت ] در هواهم نبود. ونیز دربصرهم نبود .به بیانی نه گذشت که صورت مرئی،زرگتر ازحدقه است و نیز چنانکه بعضی گمان کردهاند به انعکامی عین صورت توبراسامی اتعکامی شعاع از آینه برروی هم نبی باشد . زیرا پیش ازاین قول به شعاع را باطل کردیم. و نیز [ دید تو] عبارت از عین صورت توهم نبود که براهی دیگر غيرازانعكام وانطباع ديده شود أزيراكاه باشدكه تومثال روى خودرا بهمقياس زيادي كوچكترازصورت خود بيني باوجود كامل بودن ه، له اعضاء درديد ونيز صورت مرئی تو متوجه به جهتی بود خلاف توجه و جهت صورت نو<sup>7</sup> . و نین هرگاه رؤیت توبسبب انعکاس شعاع بود لازم آیدکه آنچه از آینهٔ کوچک مذکس شود اگر به تمام وجه تو اتصال يابد وجه باندازد ومقدار آينه ديده شود نه كوچكتر واگر به پارهٔ از وجه دو اتصال بابد و یا پارهٔ از هرعضوی ازآن لازم آید که هیئت صورت

. - زیرا هیأتی که دراجسام ثابتاند مانند سواد و جزآن دراثر اختلاف سواضع ـ نظرات، باآنها مختلف نمیشوند درحال که درآینه میشود.

۲- بنایراین صورت آن واقع درآینه نبود . ۳- زیرا اگر آن صورت درسطح ظاهر آینه یود آن سمافت یکذراع احساس نمیشد. ۶- یعنی راهی دیگر جز انطباع و انعکاس. قطب ص ۲۷۳. ۵- یعنی در عیناینکه همه اعضاء مرتیتوکامل و تماماست ویا وصف تمامیت

سٹاهد کنی بازهم کوچکتراست درحال که اگر دید تو از صورت عبارت از نفسن صورت بود اولا کوچکتر نبود وثانیاً خلاف جهت صورت تو نمی بود. تطب ص ۲۷۲.

۲۔ زیرا دراین صورت برخوردی که بواسطهٔ آن ابصار حاصل میشود یکشعاع است و صورت شبحیهٔ تیست که به بیند. و هیئت هر عضوی از اعضاء آن بطور تام دید، نشود و نیز لازم آید که ینند، را ممکن نباشد ده هم انگشت خودرا به بیند وهم صورت آنرا زیرانعکاس شعاع چشم و اتصال آن با انگشت موجب میشود که بینند، مرة واحدة انگشت خود را بیند و صورت آن دیده نشود و حال آذکه چنین نیست وزیز لازم آید که کسی که مثال متارگان را در آب بیند بطوردفعی حرکت شعاع انعکاسی آن بر کوا کب [آسان] واقع شود زیرا رؤیت آب و صورت کو کب دفعی بود و چون روشن شد که صورت [مرئی] واقع درآینه نیست و نسبت جلدیه به میصرات مانند نسبت آینه است به صورتهای ظاهره پس حال صورتی که اینان فرض کرده اند که در [ جلدیه] باشد مانند حال صورت آینه است [ از آن جهت که جلایه نیز مانند آینه است که بوسیلهٔ آن صورت اشیا، دیده شود]

سپس [گوئیم] هرگاه بواسطهٔ حاسه بصر اجسامی را که در یک ست واقع اند. و بین آنها سافاتی طولانی باشد احماس کنیم وآن اجسام دارای اندازه . های بزرگ باشند مانند کومهای بلند پایهٔ که پشتاپشت هم اند پس بنزد آنان بناچار بایدهم صورتهای کوهها وهم سافاتی که بین آنها بود و دریک ست قرار دارله در جلدیه مرتسم شود و در این صورت چگونه ممکن است رطوبت جلدیه گنجایش همهٔ آنها را داشته باشد با اقطار [وسافات] بین آنها و بهر حال وضح رؤیت های بصری وصورتهای مرایا و تعقیل پس از این بینید و غرض ما ازد کر اینگونه سائل در اینجا آسان کردن راه بود برای رسیدن [و دریافتن سائلی] که در [ آندیشهٔ] اثبات آن هستیم.

## حکومتی در مسموعات که عبارت از اصوات وحروف بود

تشکل هوا بيب مقاطع حروف بدان وجه که مشائيان گفته اند [در باب \_

<sub>۱</sub>۔ درآب هردو بطور دفعی *است* برفرض .

۲۰ وهمانطورکه مبورت واقع در آن نیست پس همانطور هم مبورتهائی که نفس بواسطهآن ادراك میکند در جلدیه تبود و بلکه در هنگام مقابلهٔ منیر باستیز حاصل میشود . صوت ] باطل احت' زیرا هوای متموج [ بدان مان که گفته اند] باوجودی که مریع الالنیام بود شکل صوت را نتواند نگهدارد . و آنگهی براین فرض لازم آید که آن کس که هوای نزدیک بگوش وی مشوش بود اصوات را نشلود از جهت تشویش که در تموجات هوا واختلالی که درآنها حاصل میشود واعتذار باینکه صوت خود هوارا پارممی کند وازجهت شدت درکتی که دارد درآن نفوذ کرده [جریان میابد ] اعتذاری باطل بود زیرا هرگا، تمام هوائی که بنزدیک گوش بود مشوش میابد ] اعتذاری باطل بود زیرا هرگا، تمام هوائی که بنزدیک گوش بود مشوش میابد ] اعتذاری باطل بود زیرا هرگا، تمام هوائی که بنزدیک گوش بود مشوش میابد ] اعتذاری باطل بود زیرا هرگا، تمام هوائی که بنزدیک گوش بود مشوش میابد ] اعتذاری باطل بود زیرا هرگا، تمام هوائی که بنزدیک گوش بود مشوش میابد ] اعتذاری باطل بود زیرا هرگا، تمام هوائی که بنزدیک گوش بود مشوش میابد ] اعتذاری باطل بود زیرا هرگا، تمام هوائی که بنزدیک گوش بود مشوش میابد ] اعتذاری باطل بود زیرا هرگا، تمام هوائی که بنزدیک گوش بود مشوش ماند، و قلع و ترع بالفعل هم داخل در حقیفت صوت نبود زیراصوت پس از حصول به چیزی تعریف نمی شود [وقابل تعریف نبود] واصولا بسائط محسوسه مطقاً تعریف نمی شوند . و[ تعریف آنها ممکن نبود] زیراه به تعریفات باتی می ماند . دیگر آنکه صوت نمی شوند . و[ تعریف آنها ممکن نبود] زیراه به تعریفات باتی می ماند . دیگر آنکه صوت نمی شوند . و[ تعریف آنها ممکن نبود] زیراه به تعریفات باتی می ماند . دیگر آنکه صوت نمی شوند . و[ تعریف آنها ممکن نبود] زیراه به تعریفات باتی می ماند . دیگر آنکه صوت منتهی شود که خود نیازی به تعریف نداشته باشد[ و بدیهی باشد] و اگر نه منتهی شود که خود نیازی به تعریف نداشته باشد و بون .[لازم است که همه تعریفات بایانی داشته باشد آنه ای منتهی شوند واز طرفی چیزدگری وجود ندارد که باینان که ماند . بایان که می تدارد که

۱۰ البته اشراقیان خود در باب اصوات قامل به تشکل هوا سیباشدلکن نه بآن ترتیب
 که مشائیان گفته اند.

۲- ازاین چهت که هوا دائماً درسریان وجریان بود و سریع الالتیام است یعنی امواج که موجد تشکل اند قوراً برهم خورده و منفصل می شوند یعنی درحال که سریع الالتیام است.

ہ۔ مثلا درائر بادھاھوا مضطرب میشودودراین صورت اگرصوت عبارت ازتشکل ہوا۔ یود تشکلی حاصل نمیشود ہیں آوازی شنیدہ نخواہدشد . -

ی۔ ظاہراً باید این درست بائندکه جهت تشویش واختلالیکه حاصل میشود، در هردو متن اختلاف است.

مہ بنا براین صوت غیر از قلع ہاتھ ہود چنانکہ دیدہ میشود کہ پسیاز برخورد دو۔ جسم سخت آواز بعد از برخوردھم ہاتی میماند.

۲- زیرا صوت ازاموری است که برای کمانی که حامة شنوائی دارند بدیهی النصور بود و برای کمانیکه ندارند که اصولا تابل شناسائی نبود. از معمومات ظاهرتر و[شناخته] تر باشد تا اینکه محمومات در مقام نعریف بدانها پایان یابد چه آنکه همهٔ دانشهای مااز معمومات گرفته شده است پس بنابراین همهٔ معمومات جزء فطریات انسانی است [و قابل تعریف به چیزی دیگر نمی باشد] و اصلا آنها را تعریفی نبود

و اما مثل «وجود» که آنان بدان شال آورده!ند [وگفتهاند] که همانطور که وجود بینیاز از تعریف است محمومات نیزبینیاز از تعریف است<sup>۳</sup> گمراهی و اشتباه درآن [یعنی وجود] بیشتر از آن چیزی است که در معمومات است<sup>۳</sup> زیرا در معمومات ازآن جهت که معموس است و یا مواد و یاصوت ویا رایعهاست اختلافی نیست و اگر اختلافی هست در جهات دیگر است<sup>۴</sup>.

پس جملهٔ محمومات [و مشاهدات] بسیطه را اجزائی نمی باشد و نیزچیزی که اظهر و اعرف از آنها باشد وجودندارد. ومحمومات و مشاهدات مرکبه بومیلهٔ همان بسائط محموس تعریف میشوند پس حقیقت صوت برای کمی که فاقدحامهٔ شنوائی باشد اصلا شناخته نمی شود و همچنین ضوء برای کمی که دارای حامهٔ بصرنباشد شناخته نخواهد شد زیرا اینگونه محمومات بهرطریق که برای فافد حس شنوائی وینائی تعریف شود حقیقت آن برای وی حاصل نمیشود ودر بین محمومات حامه واحدهٔ خاصی وجود ندارد که بومینهٔ آن [بتوان] محموس حامه دیگررا باویژگی های

، یعنی چیز دیگری اعرف ازآنها نمی،باشد ویناچار بایدهمهٔمعلومات کسبی به آنها پایان پذیرد.

۲- ظاهراً محمومات(ا در بینیازی از تعریف تشبیه کردهاند به وجود، درستن چنین است واما مثل الوجودالذی مثلوایه انه مستفن عن التعریف یعنی محمومات(ا ازلحاظ بی نیازی از تعریف تشبیه بوجود کرده اند ودرست نیمت زیرا دروجود بحث واشتباه زیادتراست.

ع۔ مثلا ازاین جھت کہ مرکب است یا ہیۓ استواگرمرکباست مجعول پدو جعلہائند یانہ

ه. العثى بسيطائد ته مركب.

199

آن تعريف كرد'.

وکسی که ورا حاصهٔ شنوائی و بینائی بود از نعریف ضوء و صوت بی نیاز بود، بلکه صوت امری است بسیط که صورت آن در عقل بمانند آن بود در حس نه جزآن وحقیقت آن تنها این است که صوت است " و اما کلام در سبب و علت آن خودامری دیگر است که [مثلا گفته شود] علت آن قلع بود یا قرع ویا اینکه هوا شرط بود یا نه و برفرض که هواء [ برسبیل حصول مقاطع ] درآن شرط نبود بطریق دیگری شرط بود یا نه بحث دیگری است " [ که در قسم انوار بیاید] .

## فصل دروحدت وكثرت

واحد از تمام وجوه عبارت از امری بودکه به هیچ وجه از وجوه منقسم نشود و [قابل انقسام نبود] نه باجزاء کمی و نه باجزاء حدی ونه بسان انقسام کلی به جزئیات خود و[لکن] واحد از یک وجهوجهت عبارت ازامری بودکه از همان وجه وجهت قابل انقسام نبود، اکنون این سعنی رانگهدار [وبه عقل خود بسپار] وآن تجوزات [ومجازاتی] که از نوع این گفتارها است ( و بعداً آید) که مثلا : «زیدو عمر و احداند در انسانیت و بدین معنی بودکه آن دورا [ زید وعمرورا ]

ا یعنی باخصوصیتی که هرمحصوسیدارد بوسیلهٔ حاصه دیگرنمیتوان تعریف کرد البته فی الجمله میتوان تعریف کرد. و مثلا تعریف ضوء باویژگی که دارد برای کسی که فاقد حس بصراست ناممکن است و بالجمله بوسیلهٔ هیچ حامهٔ نه میتوان محسوس حامهٔ دیگررا باتمام اوصافش معرفی کرد.ونه خصوص آن حامه را.

۲- یعنی وجزآن نبود یعنی همانطور که در حس بسیط است در عقل نیز بسیط بود.
 ۲- یعنی مجرد صوت بودو یا صوت مجرد است و ورا ترکیبی نبود که بتوان تعریف
 ۲- رد .

ع که مثلا آیا حاصل از قرع است یا قسع یا هردو ویا چیزی دیگر سوای آڼدو. ۵- که بحثآن در قسمت انوار بیاید و بیان شودکه بر سبیل حصول مقاطع،هسوا شرط نبود و بلکه بطریق دیگر شرط بود.

۳۰ مانند ذات واحد واجب که نه اورا جنمی بود نه قصلی، نه مادهٔ ونه صورتی .

صورتی بود در عقل که نسبت هردوربدان صورت یکسانند. رها کن این آنچیزی بود که ما خوامتیم دراین فصل بیاوریم و با ایراد آن بخش اول این کتاب پایان یافت و بر نورالادواری حمد بی پایان باد.

قسم دوم ـ درانوارالهیه ونورالانوارومبادی وجود وترتیب آن ودر آل پنجمقاله بود مقالت اول درنور وحقیقت آن ونورالانوار و آنچه نخست ازاو آید و در آن چند فصل و چند ضابطه است

#### فصل اول

در اینکه نور نیازی به تعریف ندارد

لِ اگر در جهان هستی چیزی باشد که نیازی به تعریف و شرح آن نباشد [ بناچار ] بادخودظا هرربالذات باشد ودر عالم وجود چیزی اظهر وروشن تر از نور نیست پس بنا براین چیزی از نور بی نیازتر از تعریف نیست آن

## فصل در لعريف غنى

بی نیاز [ بالذات ] عبارت از چیزی است که نه ذاتش ونه کمالش متوقف بر غیر نباشد و فقیر بالذات عبارت از چیزی است که از جهت فقر ذاتیش هم.

۱- یعنی اینگونه مجازات و تجوزاترا رهاکن زیرا معنی اینگونه وحدتها،مجازی
 ۱ست له حقیقی .

۲۰ صفات هرچیزی بدوقصم سقتم سِگرددیکی آنچه صفاتش ذاتی است و دیگر آنچه۔ صفاتش بسبب نحیر است قسم اول خود بر چند قسم است یکی آذکه صفائی که برو عارض میشود عروض با توجه و نسبت به غیر نباشد یعنی ذات اضافه نباشدوآن صفات را هیأت ممکنه نامند که ناشی از ذات می باشد دوم آنکه صفات عارضهٔ او بقیاس به نحیر باشد یعنی صفات کمالیه و ذات اضافه که در عین حال کمالات ذاتی است. دردات وهم در کمالش متوقف برغیر بود .

#### فصل در نور و ظلمت

اشیاء عالم بر دوقسم اند یکی آنچه در حقیقت ذاتش نور و ضوء است و [دیگر] آنچه در حقیقت ذاتش نور و ضوء نیست و [در اینجi ] مراداز ضوء ونور یکی است زیرا من دراینجا از نور، نور مجازی را وآنچه مجازاً نور محموب میشود نخوا هم مانند آن نوری که مفهوم آن بنزد عقل واضح است [که آن نور مجازی است ] اگر چه حاصل آن نورمجازی هم آخرالامر به نور حقیقی بازمیگردد<sup>7</sup>. و نور خود در هرحال بردوقسم بود ، آنچه هیأتی[عرضی] بود و نور عارض ودیگر نوری که عارض برغیر نبود که نور مجردونور محض است .و آنچه در حقیقت نفس خود نور نیست [نیز دوقسم است]ومنقسم شود به آنچه از محل بی نیاز است وآن جو هر غامق است .

دیگر آنچه [هیئت ] و عرض برای غیر است و آن هیئت ظلمانی است <sup>۹</sup> و تحریف رسمی برزخ که عبارت از جسم است این است که: برزخ عبارت از جوهری است مقصود باشارهٔ حسیه<sup>۰</sup> و گاه دشاهده شده است که اگر از پارهٔاز برازخ نور زائل شود مظلم میشود و ظلمت نمی باشد مگر عدم نور فقط و از نوح اعدامی

<sub>۱</sub>- باید دانست که هرچیزی که در جهان وجوداست بدوقسم سقسم میشود یکی آنچه صفاتش ذاتی است و دیگر آنچه صفاتش بسبب غیراست. شق اول نیز چند قسماست

الف آنچه صفات براو عارض میشود وعروض بقیاس بغیر نیست یعنی ذات اضافه نیست که اینگونه صفات را هیأت سکنه مینامند که ناشی از ذات است ب آنچه عروض صفاتش به قیاس به غیر است یعنی صفات کمالیه وذات اضافه و گاه انبافه معضه است مائند مبدئیت، خالقیت پس غنی مطلق چیزی است که از تمام جهات غنی باشد. ۲- یعنی بازگشت به نور حقیقی میکند. ۲- یعنی جوهر جمعانی. ۶- مقولات نه گانهٔ عرضی است. ۵- شیخ شهاب اصولا وجود تعریف بعد را قبول ندارد. نیست که درآنها «امکان وجود » شرط باشد <sup>۱</sup> زیرا هرگاه عالم خلاء فرض شود ویا فلکی[فرض شود] که بلانور [وغیرمکوکب] باشد ایازهم مظلم بود وهمواره نقص ظلمت وعدم امکان نور ملازم آن بود پس ثابت شدکه هرچه غیر نمور و نورانی بود مظلم بود و هرگاه از برزخ نورمنتهی گردد درمظلم بودن خود نیازی به چیزی دیگرندارد ایجز عدم النور]پس اینگونه برازخ که[اجسام مظلمهاند] پالدات جواهر غامقهاند . و [ بااین بیان و تقسیم ] پارهٔ دیگر از برازخ پانی می ماند که هیچگاه نور از آنها زائل نه شود مانند آفتاب و جز آن از [ستارگان] واینگونه برازخ در برزخیت بابرازخی که نورازآنها زائل میشود دستر کندوازچیت بقاء دائمی ضوه آلها با برازخ دیگر وجه امتیاز وافتراق دارند " پس ما به الافتران اینگونه برازخ " با آن گونه برازخ دیگر از جهت نوری است که زاید بر برزخیت اینگونه برازخ " با آن گونه برازخ دیگر از جهت نوری است که زاید بر برزخیت

۱۰ مثانیان گفته اند ظلمت عبارت از عدم نوراست در موردیکه شان آن این است که مستنیر باشد و بنابر این هواء بنزد آنان مظلم نیست زیرا شان آن مستنیر بودن نمی باشد لکن حکماء اقدم هوارا مظلم میدانند زیرا آنان ظلمت را بمانند مکون نمی دانند زیرا مکون بعضی عدم حرکت است درامری که ممکن الحرکة یاشد لکن ظلمت بدین معنی نیست یعنی امکان وجود ملکه درآن شرط نیست.

۲- یعنی غیرمکوکب باشد.

۲- زیرا بنا بر تعریف اشرالیان خلاء و فلکغیر سکوکب سظلماست و بنا بر عقیدهٔ مثالیان سظلم نیست زیرا شرط امکان نور و عروض آن این است که خلاء نباشد ودرامور شفافه نور عارض نمی شودوفلک غیر مکوکب هم امکان نور ندارد پس چون شائیان قیدامکان کرده آند لازم آید که اینگونه اموررا نتوان گفت سظلم است و بطور کلی خلاء بطور مطلق عدمی است و فلک شفاف است پس به عقیدهٔ مشائیان مظلم نمی باشد. قطب ص۲۸٦.

٤- فىذاته نور نباشد و منظور از نورانى ايناست كه اگر ذاتاً نور نباشد و نورانى باشد بازهم مظلم است. ويا اينكه نور و نورانى نباشد, قطب ص ٢٨٦. ٥- بلكه ذاتاً مظلم است. ٢- برازخىكه ضوء ازآنها زايل نمىشود. ٧- برازخىكه ضوء ازآنها زايل ميشود. ١٩- برازخى كه ضوء ازآنها زايل ميشود. ١٩- بالحمله مايةالاشراك مغاير يا مايةالاقتراق است پس مايةالافتراق زائدير جسميت ـ آلها بوده و قائم بدائها بود پس ما به الافتراق [این نور] نوری است عارض وحامل آن نور جوهر غاسق است و بنابراین هر برزخی جوهر غاسق آست. [اعم از آلکه نور آن دائم باشد یا زائل]

ونورعارض محسوس فىنغسه بىنياز نبودوا گرنيه،نيازمنديهجو هرغايتى نبى بود و چون قائم باوست<sup>7</sup> . پس [فىنغسه] محتاج و معكن است و وجود نور [عارض] ازلاحية جوهرغايتى نيست و الاهمواره لازمة آن مى بود ومطرد يا آن مى بود وحال آنكه چنين نيست<sup>7</sup> و چگونه معكن است وجود نور عارض از ناحية جوهرغايتى باشد وحال آنكه هيچ چيزى علت موجودى اشرف از خود زمى باشد<sup>1</sup> .

بس آنچه انوار تمام جواهر غامعه را اعطا میکند چیز دیگر است بیجز ماهی<u>ات</u> مظلمه[جواهر غاسقه] وهیات آنها<sup>م</sup> و بزودی خواهی دائست که اکثر هیات ظلمانیه معلول نورند و اگر چه آن نور نیز، نور عارضی بود<sup>و</sup> دیگر اینکه هیات جسمانی ظلمانی بالذات خفی هستند بس چگونه توانند موجب و علت امری باشند که اخفی ازآنها<sup>ر</sup> و [یا لااقل] مثل آنهانمی باشد.

بس شایسته [و لازماست] که بخشندهٔ انوار عارضهٔ برازخ غیر برزخ و غیر جوهر غامق بود والا آن برزخ و یا جوهر غامق مشعول آن حکم خواهد

> ۱- یعنی بر برزخ و جسم و جسمیت . ۲۰۰۰ - ۲۱۴ - ۱۰ - ۱۰ - ۱۰

۲- نور محسومی قائم به جوهر غامق است.

۳- یعنی همواره نور عارض لازمۀ ذات ووجود جوهر غامق نمی باشد پس علت -وجود نور عارض جوهر غامق نمی باشد.

٤- چوٺ جوهر غامق اخس از نوراست پس نتواند علت نور باشد که اشرف از اوست تطب ص ۲۸۷ .

۵۰ یعنی و بجز هیأت و عوارض ما هیات مظلمه.

۲- باوجودیکه خود نور عارض است بازهم علت هیأت سکنه ظلمانیه است و بنا۔ براین چگونه سمکن است که اینگونه هیأت علت نور باشد.

۷- یعنی هیات جسمانیه علت انوار بائدکه اجلی و روشن تر از هیات جسمانیه اند یعنی علت اخفی از معلول باشد. د یعنی آن حکمی که شامل همهٔ [اِجسام و برازخ] است مو بنا براین اعطا۔ کنندهٔ برازخ امری است خارج از برازخ و غواستی.

# فصل در ابنکه جسم در وجود خود نیازمند بهنور مجرد است

نواسق برزخیه را اسوری است ظلمانی مانند اشکال و جز آن وخصوصیاتی است متعلق به مقدار، اگر چه مقدار خود امری زاند بربرازخ نیست بجز آنکه برای مقدار ویژگی و مقطع و حدی است خاص که بواسطهٔ آن هر مقداری از مقدار دیگر ستاز می شود نیس اینگونه چیزهائی که برزخها بسبب آنها مختلف و گونا گون میشوند امورذاتی برازخ نمی باشد و گرنه همهٔ برازخ در آنها مشترک می بودند و همچنین حدود مقادیر ذاتی برازخ نمی باشد و گرنه همهٔ برازخ در آن یکسان می بودند[و اجسام همه متساوی المقادیر می بودند] نیس اینگونه امور که مابه ـ می بودند[و اجسام همه متساوی المقادیر می بودند] نیس اینگونه امور که مابه ـ هی تا ظلمانیه بالذات می نیاز از علت باشد لازم آید که وجود آنها متوتن بررازخ ایمنی برازخی که محل آنها است] نبشد و از طرفی هرگاه حقیقت برزخیه نیز می نیاز و واجب بالذات باشد لازم آید که وجود محتاج به مخصصاتی از

ا این قاعدهٔ کلیه، که هرگاه اجسام وجواهر غامقه علت انوار عرضیه باشد باید همواره ملازم با آنها باشد و ثانیاً لازمآید کهامری علت امری باشد که اشرف از خوداواست یعنی معلول اشرف از علت باشد.

۲۰ مانند الوان وطعوم و روایح و عوارض دیگر. ۲۰ شیخ شهاب معتقد است که جسم نفس مقدار است. ۶۰ مانند اشکال ومقاطع و خصوصیات مقادیر. قطب ص۲۸۸ . ۵۰ درحال که حدود واشکال پرازخ مختلف است و همه برازخ را یک نوع شکل ومقاطع نیست.

۲۰ یعنی معلول امری دیگرند غیر از برژخ و برژخی ودرهرحال معلول اند و نیاز بــه علت دارند و علت آنها چسم و جسمانی نمیهاشد. قبيل هيآت ظلمانيه وجز آنها نبائد [درحال كه معتاجلد] .

زیرا هرگاه برازخ از مقادیر و هیآت مجرد باشند تکثر [وجودی] آنهاممکن نخواهد بودزیرا بااین فرض ممیزی که همان هیآت فارته اند وجود نخواهد داشت.

وجایز نیست که ذات هریک از برازخ وهیات آنها بان دگرامتیاز وویژگی یابـد .

ونیز جایز آیست که گنته شودکه : هیآت سمیزه عبارت از اوازم ساهیات برزخیهاند که خود ساهیات ذاتاً مقتضی آنهاست<sup>و</sup> .

زیرا اگر چنین می بود هیآت در برازخ مختلف نمی بودند درحال که مختلف وگوناگون اند. واز طرقی نیروی حدس حکم می کند باینکه وجود بعضی ازجواهر غاسته مرده ناشی از وجود بعضی دگر نخواهد بود زیرا هیچ یک از برازخ مرده را برحسب حقیقت برزخیهٔ میته بردیگری اولویت و ترجیحی نبود[ونتواند بینآنها علیت و معلولیتی باشد] و بزودی از راه دیگر بدانی که هیچ برزخی نتواند برزخی دیگررا ایجاب کند.

وچون وجود هیچ یک از برزخها و هیآت ظلمانی و نورانیآنها از ناحیهٔ هیچ۔ بک از برازخ دیگر بطریق دور ممکن نیست از این جهت که توقف شیئی برچیزی

۱۰ درحال که هم هیأت و هم جواهر غامقه محتاج به علت اند و غنی بالذات نمی باشند. وبی نیاز از مؤثر نمی باشند درهیأت باید گفت که اصولا قائم به محل اند و بهرحال هم هیأت وهم برازخ محتاج به غیراند اماهیآت که محتاج به محل خوداند که قائم بآنها باشند و برازخ محتاج به مخصصات اند.

۲- در حال که هم اجسام محتاج به هیآت اند که مخصص آنها باشد و هم هیآت معتاج به برازخ اند که قائم بآنهایند .

جـ زيرا دور لازم آيد.

٤- یعنی ماهیت اجسام مقتضی آن لوازم است یعنی درست نیست که اول گفته شود که هیآت سیزه لوازم ماهیت است و لوازم ماهیت هم از مقتضات ذاتی ماهیت است . قطب ص ۱۸۸۰

ه. زیرا لوازم ذات در همه جا یکان است درحال که میدانیم مختلف اند.

که خود متوقف برآن چیز نخست است ممتلع است زیرا لازم آید که هم خودوهم موجد خودرا بوجود آورد و از آین جهت مقدم بر موجد خود و نفس خود باشد واین امر محال است وازطرفی چون بالذات هم بی نیاز [ازعلت] نیست پس نتیجه آنکه همهٔ آنها ا محتاج بامری جز جوهر نماستی وهیآت نوری وظلمانی اند ویناچارآن محتاج الیه نوری مجرد خواهد بود

وجوهریت جوهر غاسق امری عقلی است وغاستمیت آن امری است عدمی پس جوهر غاسق از این جهت که جوهر غاسق است در خارج وجود ندارد وینکه درمانم خارج باویژگی های خود وجود دارد .۳

# ضابطه دراينكه نورمجرد مشاراليه بهاشاره حسيه نيست

چون بدانستی که هرنوری که مشارالیه [باشارهٔ حسیه] است\_نور ِ عارض است اندریایی که هرگاه در جهان هستی نور محض باشد نه مشارالیه بود ونه حال در جسم و نه دارای جهتی از جهات .

### ضابطه در اینکه هرآنچه نور لنفسه است نور مجرداست

نور غارض، نور للفسه تبود زیرا وجود او، لغیره بود پس چنین توری نیست مگر تور لغیره و تور مجرد محقی، نور لننسه بود و هرآنچه تور للفسه بودنور مجرد محض بود؟ .

۲- همهٔ جواهر نجامته و هیآت ظلمانیه و نورانیهٔ آنها.
 ۳- وجود مینی خارجی ندارد.

۲۸۹ مانند شکل ومقدار و وضع معین ... قطب ص ۲۸۹.

٤- یعنی از تمام چهات مجرد باشد نه در چممی حلول کند و ته مشارالیه باشدونه
 چهتی و موبی داشته باشد.

۵- ییان برهان بدین صورت است نور عارض نتواند نور لنفسه باشدزیرا مقتضیعروض این است که لنفسه نباشد پس بحکم مقابلت نور محض مجرد نور لنفسه است و هر نور لنفسه نور محض مجرد است.

#### فصلاجمالى

در اینکه کسی که ذات محود را ادراک کند نور مجرد خواهد بود

هرموجودی که و را ذاتی باشد و از ذات خود غافل نبود جوهر جسمانی غالق نبود، زیرا ذات وی بنزد وی آشکار بود وچنین موجودی هیآت ظلمانی در غیرهم نبود زیرا بیان شد که هیئت نوریه نیز نورلذاته نبود تاچه رسد که هیئت ظلمانیه نور لذاته بود پس آنچه ذات وی بروی آشکار بود نور محض مجرد است که مشارالیه نبود.

## فصل تفصیلی در باب آنچه بگفتیم

هرموجودیکه قائم بذات خود وبدرك ذات خود بود دانشوی بذاتش به سیانجی حصول مثال ذاتش در ذاتش نبود زیرا اگر دانش وی بذاتش بسبب حصول مثال ذاتش در ذانش یود باتوجه باینکه مثال « انائیت» عین «انانیت » نیست پس مثال انائین نسبت به «انانیت» «هو» باشد. [یعنی هی که اشارت به خود انائیت است نیست بلکه غیراواست]

پس مدرك «بفتح» دراين صورت مثال او بود' ولازم آيدكه إدراك«انانيت» بعينه عبارت باشد از ادراك چيزى كه «هوهو»است" ودر نتيجه لازم آيدكهادراك انانيت ذات خودرا بعينه عبارت از ادراك غير ذات خودباشد"واين امر محال بود<sup>و</sup>

ا۔ یعنی در صورت اول لازم آیدکه مدرك مثال انائیت بود نه خود انائیت ودر۔ نتیجه لازمآیدکه خودرا ادراك نکرده باشد و بلکه مثال خودرا ادراک کرده باشد.

۲- یعنی لازم آیدکه ادراك چیزی عیارت از ادراك مثال او بودکه هو هواست یعنی ادراك عین مثال او بود نه ادراك هوهی که خود اوست.

۲- یعنی ادراك مثالش بود به خود .

ی زیرا هرمدرك لذاتهای باید عین مدرك مابه انانیت او باشد و آنچه بوسیلهٔ د انا» مشارالیه است تاآنچه مطابق و منطبق بااوست ازنوع مثال او كه مشارالیه به « هسو» استهاشد . بحلاف ادراك وی، مرامور خارجی را زیرا در خارجیات هم مثالوهم آنچه مثال مربوط باوست هـردو:هو» [وغیر یکدیگر]اند.

ونیز هرگاه علم نفس بدانش بسبب حصول مثال وی باشد دو قرض توان کرد بدین ترتیب که اگر نداند که معلوم وی مربوط به مثال خودوی بودلازم آید که خودرا درنیافته باشد و اگر بداند که معلوم وی مثال خود وی بود لازم آید که خودر ادانسته بود نه بسبب حصول مثال خود<sup>۲</sup>.

وبهر ترتیب که باشد متصور نیست که چیزی ذات خودرا بامری زائد بر ذات خود بداند زیرا براین فرض آن امر زائد بناچار صفت وی خواهد بود و دراین صورت هرگاه حکم کند یاین امرکه به هرصفتی که زائد برذات وی باشد زاعم از آنکه علم باشد یاغیرآن) آن صفت آن ذات وی میباشد لازم آید که ذات خودرا قبل از همهٔ صفات و بدون آنها بدانسته باشد پس ذات خودرا به صفات زائد برذات خود ندانسته باشده .

و تو از ذات خود و از ادراك ذات خود پنهان نخواهی بود<sup>.</sup> وچون ممکن

۱۰ یعنی ادراك نفس سراسور خارجیرا زیرا اسور خارجی و شال ذهنی و غیر ذهنی آنها هردو تحیر از نفس اند وهردو و هریک یک از آن دو هواند نه آنکه یکی از آن هود اشد و آن دگر انا پس اشکال بالا لازم نمی آید.

۲- پس لازم آید که بدون نیاز به حصول مثال او درذاتش خودرا دانسته باشد و تحمیل حاصل لازم آید.

حاصل کلام برفرض دوم لازمآید تقدم علم بذاتش یعنی قبلا باید عالم بذات خود بود تااینکه بعد از آن بداند که آنچه مدرک اوست مثال اوست.

۳- یعنی چیزی که مدرک ذات خوداست که نفس باشد حکم کند که هر صفتی که زائد برذات او است مربوط به ذات او است وبرای ذات اوست و در نتیجه لازم آید که ذات خود را قبلابدانسته باشد تا حکم به صفات او کند زیرا علم به صفت ذات فرع علم بذات است زیرا محلل است که 'مری ذات 'را نداند و صفات آنرا بداند. قطب ص ۲۹۳.

**ع۔ ڈات خودرا بڈات خود ہدائد** ،

۵- ذات تو وادراله ذات تو برای تو پوشیده نبود.

نیست که ادراک تو خودرا بصورت ذات و یا باس زائد بر ذات تو بود پس تو در ادراك ذات خود بغیر ذات خود از اموری که ظاهر بالغذات و یا غیرغایب از ذات خود است معتاج نعی باشی' پس واجب است که ادراك ذات سرخود را بسبب خود بود بدان سان که هست ونیز واجب است که ذات تو و جزء ذات تو از تو پوشیده نباشد' وآنچه ازذات توازتو پنهان بود مانند اعضاء از قبیل دل، کبد، دماغ وهمهٔ برازخ و هیآت ظلمانیه و نوریه از جمله مدر کات تو نباشد آبس مدرك توبالذات نباشد این از تو بود و نه اسرزخی دیگر و گرنه هیچگاه ازو غافل نبودی و زیرا آگاهی تو بذاتت مستمر بود و زائل نشود.

وجوهریت اگربه معنی کمال ماهیت ذات باشد ویا با منی سلب موضوع ویا محل گرفته شود امر مستقلی نیست که ذات تو بعینه عبارت ازآن باشد <sup>و</sup> واما اگرجوهریت به معنی مجهولی گرفته شود و تو ذات خود را بذات خود و نه بامری زائد برآن

،۔ یعنی ذاتت که خود ظاہر پنفسه است کانی است در ادراک توذات خودرا و نیازی بامری زائد برذاتدرادراك ذات نباشد.

۲- برفرضی که دارای جزء باشد.

۳۔ بعنی دل،کبد و سایر اعضاء جزء نیروی مدرکهٔ تونباشد و از این جهت است که در هنگام ادراك از مدرك پنهان است در حقیقت این اعضاء جزء نفس نمی باشند. وآنچه مدرك است نفس است.

٤- يلكه قوة مدركه نفس بود.

مـ بعنی از اعضاء و جوارحت. وچون از اعضاء وبدن خود پوشیده باشی ولکن بذات
 خودآگاه باشی پس هیچ یک از اعضاء تو نه ذات توباشد و نه جزء ذات تو.

۲- دراینجا شیخ میخواهد ثابت کند که جوهریت امر عقلی اعتباری است و نفس مبارت از جوهریت نیست زیرا در تعریف جوهر بعضی گفته اند کمال ماهیت ذات است و بعضی گفته اند کون الموجود لافی موضوع ویالافی المحل زیرا بنا بر تعریف اول امر اعتباری است و یر تعریف دوم وسوم که وجود را در تعریف آورده است وجود امر اعتباری است ولافی موضوع ویا۔ لافی محل امر سلبی است و امر اعتباری یا سلبی نمیتواند ذات مدرك باشد . پس نفس که مدرك است عبارت از جوهریت نباشد .

ب - چنانکه پارهٔ از مشائیان گویند جوهریت مجهول است.

[به بیانی که گذشت] بنحو مستمر ادراك کنی بناچار آن جوهریت مجهونه که پنهان از ذات تواست نه تمام ذات تواست و نه جزء ذات تو پس هر گا، جستجو کنی و درآنچه تو بسبب آن توهستی باندیشی نیابی مگر چیزی که مدرك ذات خودبود و آن «انانیت» تو بود و در این امر هرآن کس که ذات و «انانیت»خودر ا ادراك کند باتو مشارك [وهم عقیده] خواهد بودپس مدرکیت [و ادراك انانیت] دراین صورت نه صفتی بود و نه امری زائد برذات مدرک و نیز روا نبود که مدرکیت از اجزاء «انانیت» تو بود تا اینکه لازم آید که جزء دیگر دراین حال مجهول بود زیرا در آن صورت آن جزء دیگر و راء مدرکیت و شاعریت بود پس مجهول بود و در نتیجه از اجزاء ذات تو نبود آن ذاتی که آگاهیش به خود چیزی برآن نیفزاید".

واژاین راه این معنی نیز روشن شدکه شینیت نیز زاند بر ذات شاعر[ومدرك ذات بدات] نیست۲.

پس آن امری که مدر ک ذات خود بود ظاهر للقسه ویلفسه بود وخصوصیتی دیگرباوی نبود تا آلکه ظهور، حالی از احوال او بود ویلکه خودینفس خود ظاهربود و ظهور او عبارت از نفس ظاهر بود نه غیرآن

و بنابراین نور <sup>ب</sup>نفسه و نور محض بودو اما مدرکیت تو مر جیزهای دیگررا تابع [وصفت] ذات تو بود و استعداد مدرکیت عرضی ذات توبود<sup>و</sup>

۱۰ زیرا بچهول است بفرض، وذات تو برتو سعلوم است.

۲- نتیجهٔ بحث است یعنی ذات مدرك، که آگاهیش بذاتش موجب نشود که چیزی بدان افزوده شود.

۳۔ مراد از شاعر مدرك لذاته است كه نفس باشد زيرا اگر زائد باشد بناچار وراى شاعريت خواهد بود و همان ايرادات تكرار ميشود.

۶- یعنی ادراک تو نسبت به چیزهای دیگر بجز ذاتت تابع ذات تواست زیراصفت ذات تواست وینابراین نه عین ذات تواست ونه جزء ذات تو وهمینطور استعداد مدرکیت خارج از ذات است. و نیز هرگاه ذات خودرا «انیتی» انگاری' که ذات خود را ادراک کند لازم آید که ذات برادراك ذات مقدم بود و در نتیجه لازم آید که ذات آن «انیت» مجهول بود" و این امر محال است پس مدرک ذات نیست مگرآنچه ما بگفتیم".

وهرگاه بخواهی برای مطاق نور ضابطهٔ بیابی آنخابطه این است که : نور امری است که در حقیقت نفس خود ظاهر و ظاهر کنندهٔ موجودات دیگر بود و آن فی نفسه ظاهرتر از هرچیزی است که ظهور زاید بر حقیقتش بود.

وظهور انوار عارضه نیز بامری زائد برآنها نمی باشد تا لازم آید فی نفسه خفی باشد و بلکه ظهورآنها نیز از ناحیهٔ حقیقت ذات آنها بود و چنین بیست که نخست نوری حاصل گردد و سپس آنرا ظهور و روشنائی عارض و سلازم شود تا اینکه لازم آید درحد خود نور نباشد و در نتیجه چیزی دیگر اورا ظاهر [و نمودار] کند چرا که این امر محال بودوبلکه هرنور عارضی نیز خود ظاهر بود وظهور او عبارت از نوریت او بود.

و نه آنجنان است که توهم شده و گفته میشود که نور آفتاب را بینائی ما ظاهر [و روشن] میکند و بلکه ظهور نور آفتاب عبارت از «نوریت» او بود و حتی هرگاه همهٔ مردمان و صاحبان حس نابودگردند نیز نوریت نور آفتاب تباه ومحوومعدوم نخواهد شد.

و به بیانی دیگر ترا نرمد که گوئی «انیت» من چیزی است که ظهور لازمهٔ آنست تا در نتیجه لازم آید که آن چیز [یعنی انیت] فی نفسه خفی باشد و بلکه «انیت» تو عبارت از نفس ظهور ونوریت بود و پیش از این بدانستی که «شیئیت» از نوع محمولاتو صفات عقلی است وهمین طور «حقیقت و ماهیت»<sup>3</sup> بودن چیزی،

وعدم غیبت امری سنبی بود و نتواند ما هیت توبود " پس باقی نمی ماند مگر نوریت و ظهر و ( و دات تو آن بود ] .

پس هرآ:کمس که ذات خودرا ادراک کند نور محض بود و هر نورمخشی ظاهر لذاته ومدرك لذاته بود و اين برهان شايسته مرين برهان ها و راهها بود".

حکومنی دراینکه ادراك چیزی مرذات خودرا عبارت از ظهور اوبرای ذات

محود بود نه مجرد بودن او ازماده آنچنانکه آلین مشالیان است

و برآنچه گفتیم امری دیگر افزوده وگوئیم<sup>3</sup> : هرگاه مزه هارا مجرداز برازخ و مواد ملحوظ نمائیم ازاین قرض[ونحاظ] چیز دیگری بجز طعم لنفسه [ملحوظ نداشته و] لازم نمیآید<sup>.</sup> واکن هرگاه نور بطور مجرد ملحوظ وفرض شود نور لنفسه بود و در نتیجه ظاهر لنفسه بود و همان عبارت از ادراك بود<sup>-</sup> ولکن لازم نیاید که طعم در هنگام لحاظ تجرد از ماده ظاهر لنفسه بود و بلکه تنها طعم لنفسه یود<sup>.</sup>.

و هرگاه صرف مجرد بودن چیزی از هیولی و برازخ در شاعریت بنفسه کافی بود لازم آید آن نوع هیولایی که مشائیان تابت کردهاند، شاعرینفسه بودزیرا «یولی در آئین آنان هیئت در غیر نبود و بلکه ما هیتآن برای خود و به خود بود و ذاتی بود و از هیولای دیگر مجرد بود چه آنکه هیولی را هیولای دیگر نبود

۱۰ یعنی ادراك که تعریف شده است به عدم غیبت از ذات مجردهٔ از ماده تطب
 ۲۹۰۰
 ۲۰ زیرا امر سلبی واعتباری نتواند ماهیت نقس باشد.
 ۲۰ پس نور محض نمودار کنندهٔ خود ودریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نمودار کنندهٔ خود ودریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نمودار کنندهٔ خود ودریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نمودار کنندهٔ خود ودریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نمودار کنندهٔ خود ودریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نمودار کنندهٔ خود ودریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نمودار کنندهٔ خود ودریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نمودار کنندهٔ خود ودریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نمودار کنندهٔ خود ودریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نمودار کنندهٔ خود ودریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نمودار کنندهٔ خود ودریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نمودار کندهٔ خود ودریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نمودار کندهٔ خود ودریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نمود از کمی که ذات خود و دریابندهٔ ذات خود بود.
 ۲۰ پس نور محض نفیه محرد از همه چیز متصور شود.
 ۲۰ پس خود نور باشد
 ۲۰ پس نور اینده محرد از همه چیز متصور شود.
 ۲۰ پس نور اینده محرد از همه چیز متصور شود.
 ۲۰ پس خود نور باشد.
 ۲۰ پس خود ای ایندهٔ محرد ای مارت اینده محرد ای مارت اینده ایند.

پس اگر مراد از غیبت دوری ذات او[هیولی] بود از ذات خود براین فرض هیولی از ذات خودعایب نبودا .

واگر مراد از عدم غیبت شعور او بذات خود بودگوئیم: بازگشت شعور در مفارقات به عدم غیبت نبود و بلکه عدم غیبت براین فرض کنایت ومجازی بود از شعور وینزدمثانیان صرف بودن چیزی مجرد از ماده و غیر غایب از ذات خود خبارت از ادراک اوست و حال آنکه همانطور که خود گویند ماده خاص بنفسه بسبب هیأت حاصل میشود و دراین صورت اگر پذیرنته شود که ماده مانع ادراك هیآت است مرذات خودرا لکن این پرمش همچنان باقی است که ماده را چه چیز ازادراك ذات خود مانع شده است و حال اینکه خود اعتراف کرده اند که هیولی متخصص نشود مگر بسبب هیأتی که صورت نامیده اند و هرگاه آن صورتها در ذات ما حاصل شود آنها را ادراک خواهیم کرد<sup>7</sup>.

وهیولی خود فینفسه باقطع نظر ازتمام مقادیر و هیآت بجزشیئی مطلق ویاجو هر مطلق چیز دیگری نیست همانطور که خود مشائیان گذته اند و بنابراین هیچ امری درجهان وجود بسیطانر از هیوئی نیست خصوصاً آنکه جوهریت هیولی همانطور که خودآنان اعتراف دارند عبارت ازسلب موضوع بود وبااین فرض برای چه وبه چه علت هیولی ذات خودرا ازاین جهت که مجرد از حوامل و اجزاست ادراک نتواند

۱- یعنی بنا برفرض وتعریف مشائیان لازم آید که هیولی شاعریه نفس خودباشد البته
 در صورتیکه مراد از عیبت از نفس ، دوری از نفس خود بود.

۲۰ در حال که ماده مجرد است واز ذات خود پنهان نیست یعنی از ذات خود بنابر -تول شما دور نیست یعنی هیآت چون در مادهاند ماده مانع از ادراك آنهااست که ذات خودرا ادراك کنند لکن ماده که خود در چیزی نیست پس چه چیز مانع است که ماده ذات خودرا ادراک کند.

۳- یعنی گفته اند که جوهر موجودی است لافی موضوع ، با اینکه موجود خود امری اعتباری است و بقیه هیآت امری سلبی است و خارج از ماهیت هیولی است و همین طور سایر صورواعراض پس بنا براین بجزامر مطلق مجردازماده چیز دیگر باقی نمی ساند. قطب ص۸۹ ۲۰. کرد و بازبه چه علت صور حال در خودرا درنیابد، مصافاً براینکه قبلا حال ووضع جوهریت وشیئیت روشن شد و گفتیم که این گونه امور عبارت از اعتباراتی عقلی هـتند که در خارج تقرری ندارند' .

این دسته از مشائیان سپس گفته انده مبدع کل عالم تنها موجودی بسود مجرد» وهنگامیکه مطابق آئین خود آنان از هیولی بعت و فحص شود حاصل آن باین امر باز میگردد که هیولی نفس وجود است زیرا همانطور که گذشت تخصیص [یا تحصص] هیولی به هیأت جوهریه است و در عالم وجود چیزی که عبارت از نفس ماهیت مطلق باشد وجود ندارد". و بنکه آنچه هست و ثابت شده است ماهیات مخصوصه است؟ کمه برآنها ماهیت یا موجود اطلاق میشود و [ بنا برعقیدهٔ آنها ] از هیولی وبنام آن چیزی بجز ماهیت میهمه ویا وجود باقی نمی ماند ماهیات منب از هیولی وبنام آن چیزی بجز ماهیت میهمه ویا وجود باقی نمی ماند

پس احتیاج آن به صور اگر صرفاً از آن جهت باشد که موجود است پس لازم آید که واجب الوجود نیز چنین بود و منزه است خدای از اینکه چنین باشد و هرگاه ذات واجب الوجود از جهت و بسبب این بساطت [که در باب هیولی گفته شد که صرف وجود است] ذات خود و چیزهای دیگررا ادراک کند . لازم آید که هیولی نیز چنین یود زیرا آن نیز صرفاً موجود است و حال آنکه بطلان اینگونه گفتارها روشن است پس ثابت شد که موجودیکه ذات خود را ادراک میکند نوری بود لنفسه و بالعکس یعنی هرامری که نور لنفسه بود ذات

، وینابراین هیولی امری اعتباری عقلی است وممکن نبود که صور در آن حال بود، البته نظر شیخ شهاب تشنیع برآنهااست ،قطب ص ۹۹۹.

۲۰ زیرا وجود بنزد آنان نفس ماهیت است. در متن چاپ کرین تخصص و در چاپ تدیم تحصص آمده است وهردو وجهی دارد.

۲- منظوراین است که آنچه ثابت شده است ساهیت های مخصوص است نه مطلق .
 ۶- زیرا واجب الوجود هم موجود است .
 ۵- چون موجود است و بسیط .
 ۳- یعنی ذات خود و چیزهای دگررا ادراک کند .
 ۲- موجود بسیط تام الب اطة بنا ایرقول مشائیان .

خودرا ادراك میكند وهرگاه فرض شود كه نور عارض هم مجردازمواد بود بناچار باید فی نفسه و لنفسه ظاهر بود[بمانند نور محض] پس آنچه حقیقت وی این است کـه فی نفسه و لنفسه ظاهر بود[ مانند نور محض] حقیقت او عیناً حقیقت همان نوری

است که فرض شد که مجرد محض است زیرا «هو هو» سربسر منعکس میگردد .

#### فصل در انوار و اقسام آن

[نتیجه اینکه] نورمنةسم میشود به نور فینفسه لنفسه ونور فینفسه لغیره و قبلا بدانستی که نور عارض نور لغیره بود و بنا براین نور لنفسه نبود واگرچه نور فینقسه هم باشد زیرا وجود آن بغیره بود و جوهر غاسق فینفسه ظاهر نبود پس نه نور فینفسه بود ونه لنفسه چنانکه پیش ازاین بدانستی.

واما حیات خبارت از چیزی بودکه ظاهر لنفسه بود و حی عبارت از دراك فعال بود^ وپیش از این معنی ادراك را نیز بدانستی وفعل تورنیزخود ظاهراست

ا۔ زیراآنچه فرض شده است که مجرد محض بود نور محض بود پس اگر نورعارض هم مجرد بود از لحاظ حقیقت باآن نور یکی بود.

۲- وآن نور محض است زیرا چون فینفس الامر اشراق میکند ولنفسه ظاهراست یعنی
 خود ذات خودرا ادراك میکند واز خود غایب نمی شود. قطب ص۹۹۹.

۳۔ که نور عارض است.
 ۶۔ منظوراز غیر، محلی است که نور عارضی عارض آن شود.
 ۵۔ لاشراقه فینفسالاس.
 ۲- بنابراین مدرک نفس خود نباشد.

۷- یعنی نه لنفصه است وله فینفسه وچون جسم محض است اصولا نسوریستی در
 آن نبود .

۸- حیات بدین.معنی است که هوشیشیحیظا هرانش. یعنی.درک ذات خود باشد و موجود حی یعنی موجود دراك قعال.

۹- که عبارت از ظهور ذات چیزی بود برای ذات آن چیز.

و او[یعلی نور] فیاضبالذات بود' پس نور محض حی بود و هرجی نورمحض بود .

واگر سوجود غامق دات خودرا ادرائه کند لازم آید که نور اذاته بود و در نتیجه جوهر غامق نبود و این امر خلاف فرض است و اگر برزخی یا غامقی از آن جهت که برزخ و یا غامق است متتخی حیات و علم باشد لازم آید که نین امر برهوچه مشارک باآن است نیز واجب و روا باشد در حال که چنین نیست و اگر فرض شود که برای غوامتی علم وحیات باشد و آن [علم وحیات] از ناحیهٔ هیأنی زائد بر ذات آن باشد باز همان ایراد گذشته دراینجا نیز وارد آید .

و شکی نیست که هیئت همانطور که گذشت خود ظاهر لنفسه نبود<sup>۲</sup>. و ظاهر برای برزخ نیز نبود زیرا برزخ خود بالذات شاحق بود و چگونه تواندبرای او چیزی ظاهر شود زیرا هرچیزی که برای وی چیزی دیگر ظاهرشود بناچار بایداورا ظهوری باشد لنفسه، و فی نفسه ظاهر بود چه آنکه کسی که بذات خود آگادنبود بغیر خود نیز آگاد نبود.

و چون نابت شدکه نه برزخ ظاهر للفسه است و نه هیئت و نیز نه برزخ

ر- منظور اثبات[ین امر استکه حیات ونور و نور وحیات یکی است. وحیات عبارت از ظهور و نورانیت است .

۲- یعنی جسم مظلم .

۲۰ لازمآید که برای همهٔ اموریکه در مظلم بودن و یا جسمیت مشارکاند این امر یعنیعلم و حیات باشد زیرا هرگاه علت موجود شود باید معلول نیز موجود شود .

۲ ٤- زيرا برازخ وغواستى را علم وحيات نباشد بالوجدان.

ه. گفته میشود که اگر آن هیئت مقتضی ذات نحاسق بود بر مشارکات آن نیز باید درست آید درحال که چنین نیست ونیزآن هیئت اگر ظلمانی باشد ظاهر لذاته نباشد ویالاخره جسم جمادی بسبب هیئتی نمیر حیه حی و ممالم نشود.

۲- قبلا بیان شد که هیئت اعم از آنکه ظلمانی باشد یا نورانی نور لنفه نبود زیرا وجود او برای غیر بود. برای هیئت و نه هیئت برای برزخ ظاهراست پس بناچار از مجموع آنها هم ظاهر لنفهای پدید نمیآید' .

و چون وجود هیئت نمی، شد مگر موجود اغیر، تهرآ از آن و از برزخ چیزی که قائم بنفس خودباشد حاصل نخواهد شد وینکه آنچه ازآن دوقائم بنفس بود تنها برزخ بود <sup>4</sup> پس آنچه از این دو[میتوان قرض کردکه] مدرك بودآن امری است که ذاتش آن خود و قائم بخود بود [یعنی برزخ نه هیآت] و آن برزخ بود زیر! برزخ وهیئت دو چیزاند نه یک چیز و پیش ازاین بدانستی که برزخ فی نفسه غیر ظاهر بود<sup>7</sup>.

### ايضاح دبكرآنكه

گوئیم: روابود که چیزی،چیزی دیگر رابرای غیر خود ظاهر کند همچون نور عارضی که ظاهر کنندهٔ محل خود بود و از ظهور چیزی برای غیر خود [و همینطور اظهار چیزیرا برای غیر خود] لازم نمیآید که آن چیز [ظهوری بـرای

ا - و بنابرین از مجموع هیئت و برزخ هم چیزی که ظاهرلنفسه ومدرك لذاته بود حاصل نمی شود .

۲۔ یعنی وجود ہیئت ہرای برزخ است که محل آنست. قطب ص ۲۰۱

۲. زیرا هنگامی از دو چیز چیزی دیگر حاصل میشود که وجود هریک از آندوتائم بذات باشد نه آنکه هردو ویا یکی از آندو استوار بذات نباشد.

ع۔ نه هيئت، زيرا هرضررا مدخليتي در قيام جوهر ينفس خود نباشد، جوهر جوهر است اگر چه عرض ازو زائل شود .

٥- يعنى قائم بذات باشد كه از آندو ، رزع بدين صفت است.

۲۰ چون مظلم است و چون قینفسه ظاهر نیست بناچار لنفسه هم ظاهر نبود و بنابر۔ این مدرک ذات خود نبود و مدرک غیر خودهم نبود .

ب ماند تورآنتاب که محل خودرا که چرم خود باشد برای ایصار ظاهر می کند و مانند نور عارض که هم محل خودرا برای ایصار آدمیان آشکار میکند و همرنگها واشکالمحل خودرا می نمایاند. ذات خود داشته باشد و] خود لذاته هم ظاهر بود ولکن هرگاه چیزی امری رابرای غیر خود ظاهر کند لازم است که آن غیر ، خود ظاهر لنفسه بودتا اینکه بنزد او امری از امور ظاهر شود وآنگاه که این ضابطه مقرر شد گوئیم; جایز نیست که در عالم وجود امری باشد که چیزی را برای نفس خود آن چیز ظاهر کند بدانسان که آن چیز بسب آن امربرای نفس خود آشکار شود زیرا درعالم هیچ امری نزدیک تر به خود ازخود نبود در حال که نفس او براو پوشیده بود و وی پوشیده بودن اوبراولنفسه بود وینابراین هیچگاه چیز دیگری نتواند اورا برای خود اوظاهر کند و چگونه این امر ممکن بود در حال که نفس او براو پوشیده بود و وظاهر کند و چگونه این بود وینابراین هیچگاه چیز دیگری نتواند اورا برای خود اوظاهر کند و چگونه این امر ممکن بود در حال که ظاهر کردن غیر مراورا برای او ایجاب میکند که خود برای خود ظاهر بود پیش از این و چنانکه گذشت برزخ لنفسه برای نفس خود برای خود ظاهر بود پیش از این و چنانکه گذشت برزخ لنفسه برای نفس خود بوشیده است و بنا براین اورا بنزد او چیزی نتواند آت آن کند .

۔ یعنی از ظهور اسری برای غیر،لازم نمیآید که برای ذات خودهم ظاهر بودستلا جرم آفتاب برای ابصار ظاهر است لکن خود برای خود ظاهر نیست و خود ذات خود را درتیایـد .

۳- لکن اگر چیزی اسری دیگررا برای نحیر خود آشکارکند آن غیرکه مظهورله است خود برای خود باید ظاهر باشد یعنی خود باید ذات خودرا ادراککند تا بتواند چیزی دیگررا ادراك کند بایدخود بخود علم حضوریداشته باشدتابامور دیگر علمحصولی پیداکند. وباید خود شاعر به نفس خود باشد تابتواند شاعر به غیر خود باشد.

۳۔ یعنی سبب آشکار شدن آن باشد برای خودش یعنی سبب شودکه آن چیز علم به خود پیداکند ر

٤- وذات خودرا ادراك كند.
 ٥- مراد برزخ است.
 ٢- يعنى قبل ازاينكه لمجيرو را براى او ظاهركند بايد خود براى خود ظاهر بود.
 ٢- يعنى قبل ازاينكه مجيرى ديگر ذات آنرا براى ذاتش روشن كند اين است كه خود براى خود و بر نفس خسود براى خود يود.
 ۲- يوثينه از آن ظاهر باشد وحال آنكه بيان شدكه برزخ بذات خود و بر نفس خسود بود.

پس چیزی دیگر اورا نتواند برای ذاتش روشن کند خلاصهٔ کلامآنکه روا نبود که بقیه پاورتی درصفحهٔ بمد

# ایضاحی دیگر از طریقی دیگر

واز طریق دیگر: هرگاه چیزی برزخ را بنزد خود برزخ و برای خود او ظاهر کند [بنحویکه نفس خودرا ادراك کند]آن چیز تهرآ و تنها نور خواهد بود'.

وتهراً لازم آید که هربرزخی که نور گیرنده بود ، ظاهر لنفسه بود و درنتیجه حی بود و حال آذکه چنین نیست پس هرنوع خصوصیتی که عارض برزخ شود از ناحیهٔ هیآت ظلمانیه موجب نحواهد شد که نوری آن برزخ را برای خود او و بنزد خود اوظاهر گرداند .

وتقریر این معنی از راهی دیگر کرده وگوئیم: هرچیزکه ذاتش برای خودش ظاهر بود ظهور او برای ذاتش نه بسبب هیأتی بودو نه بسبب جوهری غاسق'.

#### بقيه پاورقي ازمقحهٔ قبل

امری چیزی را برای خود آن چیز ظاهر کند که مثلا بسبب آن همل اظهار آن چیز بنزد خود ظاهر شود یعنی مدرک ذات خود شود زیراهیچ چیزازخود به خود نزدیک تر نباشد درحال که میدانیم ذات برزخ برای خود پوشیده است و این پنهان بودن از ناحیهٔ ذاتش بود و بنابراین چیزی دیگر چگونه تواند اورا برای او ظاهر کند و هیچ گاه چنین امری ممکن نباشد وچگونه ممکن باشد درحال که لازمهٔ این امر که چیزی دیگر ذات آنرا برای ذاتش روشن کنداین است که خود برای خود پیش از این ظاهر بود یعنی ذاتش تابلیت مدر کیت داشته باشد ، از تطب ص ۲۰۰۳.

، \_ اگر برزخ خاصیرا چیزی بتواند برای ذاتش روشن کند بطوری که خودرا ادراك کندآن چیز ظاهر کننده نور خواهد بود زیرا تنها نوراست که فینفسه ظهور است.

۲- یعنی هرنوع خصوصیتی که بصبب هیآت ظلمانیه عارض برزخ سیشود.

م. يعنى آن خصوصيت موجب نشود كه برزخ رابنزد خود ظاهر كند . زيرا خصوميت تورى اين كاررا نكند تاچه رسديه خصوميت ظلماني.

٤۔ زیرا ظهور چیزی برای ذاتخوداقتضا سیکند که نوری باشد قائم بنفس خودو اگر نور باشد قهراً جوهرمحاسق نبود و اگر قائم پنفس خود بود عرض نبود پس آنچه ظاهربنفسه است نه برزخ بود ونه هیئتوعکس نقیض آن این است که هرآنچه هیئت یا برزخ بود ظاهرلنفسه نبود.

# **ل**اعده در اینکه جسم نتواند جسمی دیگار را برجود آورد

و چون بداندتی که تو در نفس خود تور مجردی باشی' و با این وصف نتوانی که برزخیرا بیافرینی پس گوئیم؛ هرگاه ازجنس نور، جو هری بود که حتی فاعل نوری بود و در آفریدن برزخ ناتوان بود بطریق اولی برزخ میت از ایجادبرازخ ناتوان بود".

### فصل دراينكه اختلاف انوار مجرده عقليه بهكمال ونقصاست نه بنوع

همهٔ انوار فی نفسه و از احاظ حقیقت نوریه اختلافی ندارند وتنها اختلاف آنها به کمال ونقص وباموری است که خارج از ذات آنها است. زیرا اگر نوررا دوجزء باشد و هریک از آن دو جزء نی نفسه نور نباشد بناچار جوهر غامتی باشد<sup>4</sup> ویاهیئت ظلمائیولارم آید<sup>6</sup> که مجموع آن دو،نور فی نفسه نباشد و هرگاه یکی از آن دو نور باشد و آن دگر غیرنور در این صورت آن جزء که غیرنور است سلخلیتی درحقیقت نور باشد و آن دگر غیرنور در این صورت آن جزء که غیرنور است سلخلیتی درحقیقت نور باشد از آن دو بناچار حقیقت نوریه یکی از آن دو باشد <sup>4</sup>. و بزودی وجوه افتراق بین انوار را بشناسی<sup>7</sup>.

۱- یعنی مدرک ذات خود هستی بذات خود و مدرک غیر خودهم باشی.
 ۲- منظور این است که هنگامیکه نفس ناطقه انسانی نتواند برزخیرا بیافرینددرحال
 که نوری جوهریاست. پس چگونه برزخهای میته مظلمه توانند برازخ دیگر را بیافریند.

۳- زیرا اگر حقیقة واحدة نباشد و اختلاف داشته باشد واختلاف انواز به فصول منوعه باشد بناچار باید سرکب از اجزاء باشد که اقل آن دو جزء است . قطب صع. ۳. .

٤۔ زیرا قبلاگفته شدکه اشیاء یانورند و یا هیئت ظلمانی و یا جوهر غامق واگر چیزی نور نباشد بناچار یا هیئت ظلمانی است یا جوهر غامق .

ہ۔ نه هردو واین الختلاف فرض است پس یکی از آندو چزہ نور است و آن دیگررا مدخلیتی درآن نیست ,

-- بیان خواهد شد که اختلاف انوار به کمال و نقص بود و شدت وضعف.

#### فمسل

و از راهی دیگر گوئیم: انوار مجرد، را [اعم از عقول و نفوس] درحقیقت نوریه با یکدیگر اختلافی نیست! والا هرگاه حقایق نوریهٔ آنها در متن حقیقت با۔ یکدیگر مختلف باشند لازم آید که در هرتور مجردی دو امرباشد یکی نوریت وآن. دگر امری که غیر نوریت بود دراین صورت یاآن غیر هیئتی بود در نور مجرد ویا اینکه نور مجرد هیشتی بود دراو و یا آنکه هریک از آندو قائم بذات خود باشند، هرگاه آن غیر هیئتی بود در نور مجرد لازم آید که از حقیقت نور خارج بود زیـرا هیآت چیزی [ بدان جهت که عرض است] حاصل در چیزی نشود مگر پس از نحقق ما هيت او بطور مستقل عقلاني [يعنى نحقق معروض] وينابراين حقيقت نوريه بسبب آن مختلف لخواهد شد ﴿ چون خارج از حقيقت نوراست] و اکر نور مجرد هیئتی بود درآن دراین صورت لازم آید که آنچه فرض شد که نور مجرد باشد نور مجرد نبود<sup>.</sup> و بلکه جوهر غاسق [و بلکه هیئت ظلمانی] بود که نوری عارضی برآن عارض شده است و این امر معال است زیرا فرض این است که آن نور مجرد باشد و اگر هریک ازآندوتانم بندس خود باشند لازم آید که هیچیک از آندو ند محل آن دگر باشد و نه هردو در محل مشترک باشند و حال اینکه فرخی این است که آندو عبارت از دوبرزخ ممتزج ویا متصل بهم هم نمی باشند[چون بحث درنور بودن آنها است] وبنابراين هيچيک متعلق ووابسته بهم نمي باشند پس نابت شد که أنوار مجرده از لحاظ حقیقت نوریه مختاف نمی باشند.

## ايضاح ديگردراينكه انوارالهيه مجرده درحقيقت نورى مختلف نمىباشند

چون روشن شد که «انانیت» تو نوری مجرد و مدرك ذات خود بودواینکه انوار مجرده را در حقیقت ذات اختلافی نیست پس واجب است که همهٔ انوارمجرده مدرك ذات خود باشند، زیرا [ بیان شد، است که ] هرآنچه بر امری واجب بود براسوری که باوی در حقیقت وجودی وماهوی سنار ک است نیز واجب بود' و این برهان روش دیگری است در انبات این که عقول ذوات خودرا بذات خود ادراك می کنند ولکن اگر درآن براهین و بیانات گذشته بخوبی بنگری و اندریابی ازاستناد بدین طریق و وجوه دیگر بی نیاز خواهیشد'.

قاعده دراینکه مرجد برازخ ، محود مدرك ذات خود بود

چون بختندهٔ نور و وجود کل برازخ، خود نور مجرد بود پس او میومدرك دات خود بود زیرا چنین موجودی [همانطور که بیان شد] فی نفسه ولنفسه نور بــود .

#### فصل در تورالاتوار

هرگاه نور مجرد بلحاظ ماهیت ودر ماهیت خود محتاج بود، احتیاج وی قهراً به جوهر غامق میت نبود زیرا جوهر غامق را نرمد که موجودی اشرف و اتم از خود بیافریند، آنگونه موجودی که نه در یک جهت بلکه در جهاتمتعدد

بین ایست و نیز روشن شدکه نفس ناطقه تو نوری مجرد و مدرک ذات حود است و نیز روشن شدکه انوار مجرده از لحاظ حقیقت نوریه مختلف نمی باشند نتیجه این می شودکه همهٔ انوار مجرده اعم از عقول و یا نفوس مدرك ذات خودند زیرi آنچه بریک امر که در اینجا نفس ناطقه است ثابت شد بر تمام انوار دیگری که از لحاظ حقیقت با اومشتر کند ثابت است .

۲۔ یعنیاگر آنچه در فصول گذشته در باب ادراك عقول:ات خودرا بیان شدهاست بخوبی دریابی، ازین وجوه که بصورت ایضاح وطریق دیگر آمده است بینیاز خواهی شد . ۲۰۰۰ پس وجد جمیع برازخ،نور مجردی بود که مدرک ذات خوداست ونورالانواراست . براو اشرفیت دارد واصولا چگونه تواند جوهر غامتی افادهٔ نورکند [بااینکه نمور اشرف از آن بود] پس اگر نور مجرد در تحقق ذانش محتاج بود بناچار محتاج بنوری بودکه قائم واستوار بذات خود بود و از برهانی که لزوم متناهی بودن رادر امور مجتمعهٔ مترتبه تابت میکند بدانستی که وجود سلملهٔ انوار مجردهٔ مترتبه بطور پی نهایت محال است.

و بنا برایر. «اجب احت که انوار قائمهٔ بالذات و انوار عارصه و هیآت آنهیا همه بنوری منتهی شود که و رای وی نور دیگر بدان حان تبود و آن نورالانوار و نور محیط و نور تیوم و نور مقدس ونور اعظم واعلی بود ونوری قهار وغنی مطلق بود و ورای آن چیزی دیگر [از مراتب علل آ] نبودا .

ودر جهان هستی وعائم وجود وجود دونوری که هردو مجرد وغنی بالدات باشند متصور نبود زیرا حمچنانکه میانشد آن دونورمفروض نوانند درحقیقت نوریه مختلف باشند و مایه الامتیاز آن دوهریک ازآن دگر بنفس مایه الاشترا ک هم تواند باشد و بامر مرضی دیگری هم که لازمهٔ حقیفت نوریه آنها بوده نیز ممتاز ندوانند باشند زیرا فهرآ درآن لازمهٔ مفروض هم مشتر ک خواهند بود و باز بسبب عوارض غریبه هم نتوانند از یکدیگر معتاز شوند چه آنکه آن عوارض قرضیه از نوع خوارض ظدانیه مانند یا نورانیه [بدیرانی که گذشت] زیر! قرض اینست که وراء آن دو مخصص مفروض] خود و یا صاحبش را مخصص و معتاز گرداند لازم آید که خود قبل از دیگری اصلا وجود ندارد و اگر این طور فرض شود که مریک از آن دو آنور -مفروض] خود و یا صاحبش را مخصص و معتاز گرداند لازم آید که خود قبل از تخصیص دادن و تخصص یافتن مته بین باشد از تا بنواند آن دگر را تخصیص دهد] ودرنیجه لازم آید که تعیین و تخصص آنها به مخصص نبود در دان که [میدانیم] زده تمین و تخصص و اثنینیت اصولا بدون محمیات متصور نبود . از ما میدانیم] دو رنیجه لازم آید که تعیین و تخصص آنها به مخصص نبود در دان که [میدانیم] دو رنیجه لازم آید که تعیین و تخصص آنها به مخصص نبود در مان که [میدانیم]

پس نور مجرد على بالذات بكي بود و دونيست وآن نورالانوار استوهرآنچه

۱۰ یعنی از ناحیه و بسبب وجود خود وجودش بر هدستن رجحان پیدا تخواهد کرد.

جز اوست نیازمند بدوست و وجودوی ازوست پس او را نهتندی بود و نه مثلی ، ما هر و چیرد یود برهمهٔ اشیاء جهان و مقهور هیچ امری از امور عالم نبود چه آنکه هرتمهری و کمالی ازوآید و بطور مطلق عدم ونیستی براو روا نبودو مقاومی در برابر ذاتش نبود و اگر ذات او ممکن العدم باشد قهرآممکن الوجود هم خواهد بودو دراین صورت همچنانکه بدانستی [دروضع و حال ممکنات] لازم آید که تقرر و تحقق وی از قبل نفس خودش نبود و رجحانش بذاتش نبود ویلکه باید بعرجعی دیگر بود و در نتیجه غنی حقیقی و بالذات نبود.

یس محتاج به نحلی مطلقی خواهد بود که آن نورالانوار است زیرا چنانکه بیان شد سرانجاموتناهی سالمه واجب بود.

و نیز از طریقی دیگرگوئیم: هیچ چیزی مقنضی عدم خود نبود وگرنهوجود نمی یافت ونورالانوار موجودوحدانی الذانی بود که درتقرر ذات ووجودش تمرطی نبود

و آنچه بجز اوست تابع او بود و چون اورا نه شرطی بود و نه ضدی پس اورا مبطل ذاتی نبود پس وجود او همیشگی و قیوم بالذات بود.

و نیز نورالانوار را هیچ نوع هیئتی عارض نشود چه آن هیئن نورانی بود و یا ظلمانی و نیز ورا به هیچوجه از وجوه صفاتی از نوع صفات حقیقیه نبود<sup>۳</sup> اما برهان اجمالی این امر این است که هرگاء آن هیئن ظلمانی مذروض متقرر وحال درذات دراو بود لازم آید که حقیقت ذات اورا جهتی بود ظلمانی که حلول آن

۱- زبرا من جمع الجهات والوجوه وحدائی الذات است و اگر ذاتش مشروط به شرطی بود غنی بالذات نبود و چون شرطی در ذات وی نبود عدم در آن متصور نشود یعنی چسمون شرطی ندارد عدم در اوراه ندارد زیرا عدم ، معلول و بسبب انتفاء شرط آن بود.

۲. منظور این است که اورا صفت مستقلی نبود که زائد برذات بود نه صفات ذات اضافه و سلبی و اعتباری. در جای خود بیان شده است که صفات بر چند دسته اند ودرهرمال آنچه مسلوب است از حق صفات حقیقیه است.

۲۰۰۰ یعنی که اورا صنتی نبود وهپاتی مارض نشود.

هیأت را اقتضاکند پس لازم آید در ذات نورالانوار ترکیب بود ولازم آید که نور محض نبود و این خلاف فرض است و هیئت نوریه هم تقرر نیابد مگر درچیزی که بسبب آن بنورش افزوده شود و بنا براین اگر فرض شود که نورالانوار از ناحیهٔ هینتی نوری نورگیرد لازم آید که ذات بی نیاز وی خود مستنیر بود از نسور محتاج عارض که خود به نفس خوداوراایجاب کرده است زیرا بالاترازنورالانوار چیزدگری نیست که هیات نوریه فرضی دراور! بیافریده باشد وقهراً این امر محال بود .

برهان اجمالی دیگر<sup>3</sup> آنکه موجود[ منیر ] و نوردهنده طبعاً از آنجهت که اعطاء نور میکند انور ونورانی تر ازموجود مستنیر و نورگیرنده است<sup>6</sup> وطبعاً ذات منیرهم<sup>۲</sup> انور از ذات مستنیر است[ وفرض مدعی این است که نورالانوار مستنیر از غیر باشد] پس این امر معال است<sup>۲</sup>.[چهآنکه قهراً معطی کمال اشرف ازآخذ کمال بود و دراینجا معطی کمال امری است که خود قاصر از کمال است پس محال است که قاصر در کمال خود معطی کمال ابود].

طریق تفصیلی ۲ دیگر آنکه : هرگاه نورالانوار برای دان خود هیئتی را

<sub>1</sub> از دوجهت یکی جهتی که مقتضی نورانیت است و یکی جهتی که مقتضی عارض ظلمانیت است.

۲- زیرا همهٔ انوار فاترة وعارضه بدو سنتهی شوند و سعلول او باشند.
 ۲- که مخلوق چیزی خالق هیآت وصفات او باشد.

٤- دراین یرهان میعفواهد ثابت کند که اگر هیأت نوریه در ذات نورالانوار عرض شود نتیجه این میشود که نورالانوار مستنیر شود و امری دیگری باشد که منیر نور او باشد و چون مستنیر از لحاظ نورانیت ضعیف تر از منیر است لازم آید که نورالانوار که قرض میشود نور عارضی از غیر بگیرد در مرتبهٔ ضعیف تر باشد و منیر قرضی او انور از اوباشد.
 ۵- که فرض شده است نورالانوار نورگیرنده باشد.
 ۲- که بقرض هیأت نورانی است که عارض برنورالانوار شده است.

<sub>۸</sub>۔ برهان براینکه نورالانوار نه سیاتی بود و نه صفتی.

ایجاب کند لانم آید که خودهم فاعل بود وهم فایل و[ روشن اسن] که جهت فعل بجز چهت قبول بود و اگر جهت فعل به عینه همان جهت قبول بود لازم آید که هرقابلی از همان جهت که قابل است فاعل بود و برعکس هرفاعلی از همان جهت که فاعل بود قابل بود بنفس همان فعل و حال آنکه چنین نبود [ زیرا بدانستی که جهت فعل نمیر ازجهت قبول است].

وعلاوهبراین لازم آید که در نورالانوار دوجهت بود یکی جهتی که مقتضی فعل بود و دیگری جهتی که مقتضی قبول بود ٔ حال اگر فرض شود که این دوجهت خارج از ذات نورالانوار بود تسلسل لازم آید.

وچون تساسل محال بود بناچار منتهی شودبه دوجهتی که در ذات نور ـ الانوار بود وترکیب لازم آید و این محال وخلاف اصل بود".

وآنگهی هویک از آندوجهت نتواند نور غلی بالذات بود زیرا همچنانکه بدانستی وجود دو نورغلی بالذات معال بود و نیز نتواند یکی از آن دونور غلی۔ بالذات و آندگر فقیر بالذات بود زیرا براین فرض آن نور فقیر اگر هیئنی بود در نورالانوار مخن سابق درینجا نیز آید؟.

واگر [آن نور فتیر] هیئت نباشد بناچار در وجودخودستقل بود وبنابراین تائم باو و در او نبود و این خلاف فرض است، زیرا فرض چنین شدکه جهتی باشد در ذات او پس خلاف فرض و محال لازم آید".

. بدون احتیاج به چیز دیگر. در حال که چنین نیست زیرا بدانستی که جهت نعل از جهت قبول جداست.

۲- دو جهت سنفک و جدای از هم.

۳۔ یعنی ثابت شدکه تسلسل محال است پس لازم آیدکه دو جهت در ذات نسور الانوار عینی بود .

٤- يعنى محالات كذشته در اينجاهم آيد كه مثلا مفيد آن هيات يا ذات نورالانوار است يا غير آن .

۵- وذلک معتنع، منظور این است که خلاف فرض است.

و نیز [گوئیم] روانیست که یکی از آندو نور بود و آندگرهیأتی ظلمانی، زیرا بااین فرض سخن گذشته بمیان آید[که مفیدآن هیئت چیست؟ ذات است یا یا غیر ذات]۰.

ونیز[گوئیم] روانبود که یکی از آن دو جوهر غاسق بود و آن دگر نور مجرد زیر' بااین فرض هیچیک از آن دو وابسته بآن دگر نبود و بنا براین جوهر غاسق واقع در نورالانوار نبود ۲ [وناشی از اوهم نبود] پس روشن وثابت شد که نورالانوار مجرد از تمام چیزهای دیگر بود وهیچ امری بدو افزوده ومنضم نگردد ۲.

وچون حاصل قیام چیزی بذات خود باین امربازمیگردد که ذاتش برای ذاتش ظاهر بود و آن عبارت دیگری از نوریت محصه بود ا [چتانچه گذشت] که ظهورش برای ذاتش بسبب غیرش نبود . پس[با این قیاس وبرهان] حیات وعلم نورالانوار هم بذاتش چیزی براولیفزاید و زائد برآن نبود و وبلکه په نفس ذاتش بود وییان آن قبلا گذشت که ظهور هرنور مجردی برای خود بداتش بود .

# مقاله دوم در ترتیب وجود و در آن چند فصل است.

فصل اول در اینکه ازواحد حقیقی ازآن جهت که واحد است بیشاز یک معلول صادر نشود

وروا نبرد که از « نورانوار » بدون واسطه هم نوری صادر شود و هم غیر نوری از جنس ظلمات ، جوهر باشد یا عرض زیرا اقتضای نور شیر از اقتضای

۲۰ که مذید هیآت ذات است یا غیرآن .
 ۲۰ یعنی همانطور که در نور فقیر مستقل که یکی از فرضهای گذشته است گفته شد.
 ۲۰ نه هیآت نوریه و نه هیآت ظلمانیه .
 ۲۰ یعنی علمو دانش عبارت از نوریت محضه بود بویژه علم چیزی بذات خود .
 ۲۰ یعنی علمو دانش عبارت از نوریت محضه بود بویژه علم چیزی بذات خود .
 ۲۰ یعنی علمو دانش عبارت از نوریت محضه بود بویژه علم چیزی بذات خود .
 ۲۰ یعنی علمو دانش عبارت از نوریت محضه بود بویژه علم چیزی بذات خود .
 ۲۰ یعنی علمو دانش عبارت از نوریت محضه بود بویژه علم چیزی بذات خود .
 ۲۰ یعنی علمو دانش عبارت از نوریت محضه بود بویژه علم چیزی بذات خود .
 ۲۰ یعنی این مطلب را در بارهٔ همه انوار مجرده بیان کردیم که علم هرنور مجردی بذاتش بند.
 ۲۰ یعنی غیر نور که از جنس ظلمات است چوهر باشد یا عرض .

ظلمت بود پس لازمآید که ذات وی مرکب بود از آنچه موجب نور بود و آنچه موجب ظلمت بود . و پیش از این محال بودن این امر برای تو روشن شد . پس ظلمت از نورالانوار بدون واسطه صادر نخواهد شد

ونیز هرگاه نور از آنجهت که نوراست اقتضائی داشته باشد [بحکم فطرت] متنضی امری غیر اژنور نبود و همین طور اژاو دو نور نیز صادر نشود. زیرا هر یک اٍ ژ آن دوغیرآن دگر خواهد بود و قهر آجهت اقتضای یکی از آن دو بجزجهت اقتضای آن دگر بود پس لازم آید که در نور الانوار دوجهت بود که تبلا امتناع آن را بیان کردیم " و همین [برهان] برای اثبات معال بودن حصول هردو امری از نور الانوار بهر نعو که باشد [اعم از آنکه هردو نور باشند یا ظلمت یا یکی نور و آن دگر ظلمت باشد] که باشد [اعم از آنکه هردو نور باشند یا ظلمت یا یکی نور و آن دگر ظلمت باشد]

ودرمتام تفصيل اين برهان كوئيم: ٨ يين آن دو ناچار بايد فارقى بود [ ژبر ا

ا۔ پس لازمآیندرنورالانوار دوجهت بشد یکیجهتی که مقتضی ظلت بود و دیگرنور ۲۰ زیرا ذات او یعنی نوارالانوار جمیط است و در او دوجهت نمی باشد و صدور ظلبت از نورالانوار بواسطه ورمائط بود.

۳۔ یعنی اگر متنظی امری باشد مقتضی نور باشد نه غیر نور. تطب ص٤٣. پس از نورالانوار دو چیز که یکی نور باشد و دیگری غیر نور صادر نشود. ٤- یعنی اگر دو نور از نورالانوار صادر شود بناچار هریک از آن دو غیر آن دگر خواهد بود زیرا اگر عین یکدیگر بود دو نبود. قطب ص ٢٠٠٦.

د. واختلاف اتّتضا دلالت دارد براختلاف جهت انتضاء و آن دو جهت مختلف اگر از ناحیه عوارض باشد سخن بدانها باز گرددتاسرانجام بدوجهتیپایان یابدکهذاتی آنباشد. ۲- چون ابسط موجودات است.

۷۰ اعم از اینکه آن دو امر حردو نوز پاشد یا حردو ظلمت باشد یا یکی نور بسود و آن دگر ظلمت.

۸- چون ممکن است، رهان گذشته که بالاجمال است مفهم معنى و منظور نباشد همان برهان را بطور تفصيل يان ميکند. قطب من ۲،۳۰.

۹- یعنی اگر نخست از نورالانوار دو چیز یا دو نور صادر شودباید سابه الاستیاز داشته باشند تا در بودن تحقق پیداکند و سابه الاشتراك غیر سابه الافتراق بود که از یک امر واحد حقیقی صادر شده اند ولازم آید دوجهت در ذات او باشد که از یک چهت سابه الا\_ الافتراق از جهت دیگر سابه الاستیاز صادر شده باشد. اصولا دو چیز بودن متصور نیست مگر بوجود مابهالافتراق] وسپسی نقل سخن به مابهالاشتراك و مابهالافتراق آن دو شود و لازم آید که ذات اورا [نورالانواررا] دوجهت حقیقی [نه اعتباری] بود وآن چنانکه بیانشدمحال است'

# فصل در اینکه نخستین صادر از نورالانوار نور مجرد و واحداست

اگر فرض شود که از نورالانوار ظلمتی صادر شود و وجودیابدلازم آید که که نوری از او صادر نشود وگرنه چنانکه بیان شد تعدد جهات درذات او لازم آید [که یکی منشأ نور وآندگر منشأ ظلمت باشد].

اکنون [وپس از این مقدمه)] گوئیم: تکثر وجود انوار مجردهٔ مدرکه و عارضه در عالیم وجود ظاهر بود<sup>۲</sup> [ و مورد تردید نیست] وبنابراین اگر از نوز -الانوار ظلمتی صادر شود بناچار همان یکی بود[ زیراگفته شدکه باوجود آن دیگر تتواند از نورالانوار چیز دیگریصادر شود] پس چیز دیگری از نوع انوار یا ظلمات بجز همان یک ظلمت ازو صادر نخواهد شد<sup>۳</sup> زیرا[این فرض<sup>2</sup>که از آن ظلمت انوار متکثره صادرشده باشد نادرست است چون<sup>۹</sup> صدور اشرف از اخس امری محال بود درحال که واقع و وجود بخلاف آن گواهی میدهد<sup>۳</sup>].

پس چون متصورنیست که از نورالانوار با وجود وحدت ذاتی [وجهت

۲۰۰۰ که لازم آید مرکب باشد نه بسیط و این خلاف فرض است.
 ۳۰۰۰ یعنی وجود انوار کثیره در عالم محقق است و مسلم.
 ۳۰۰۰ زیرا بیان شد که چیز دیگری نتواند باوی بود.

٤- یعنی لازم آید که تنها ظلمت باشد و نوری در جهان وجود نباشد ژیرا ظلمت که صادر از نورالانوار است بالفرض نتواند منشأ نور شود که اشرف از اوست , وظلمات دیگری هم نباشد از این جهت که در قاعدهٔ امکان اشرف گفته شد صدور اشرف ازاخس سمکن نبود ژیرا علت باید اشرف از معلول بود و اما ظلمات دیگر نباشد زیرا بیان خوا هد شد که وجود ظلمت متوقف بروجود نور بود پس لازم آید که اولین صادر ظلمت هم نباشد .

۵- هم انوار تکثره همت و هم ظلمانیه .

وحدائی که دارد] کثرتی صادرگردد و حصول ظلمت نیز از موجود غاسق ونیز از هیئت مظلم ممکن ابود' .

و نیز سمکن نبود که دو نورازاو صادر شود پس نخیتین موجودی که از نورالانوار حاصل میشود نوری مجرد واحد بود و امتیاز این نور مجرد از نورانوار به هیئتی ظلمانی که خود مستفاد از نورالانوار باشد نبود تا تعدد جهات در ذات نورالانوار لازم آید رعایت این امر وتوجه پاینکه ایت شد که همهٔ انوار بویژه انوار مجرده در حقیقت ذات مختلف نمی باشند ، ایجاب میکند که بگوئیم : امتیاز بین نورالانوارونوری که نخصت ازوصادر میشود بجز به کمال ونئص به چیزدیگری نبود وهمانطور که درمحسوسات نورمستفاد از لحاظ کمال بمانند نور مغید نمی باشد <sup>م</sup>حکم انوار مجرده نیز چنین بود و گاه باشد که کمال وضعف انوار عارضه بسبب نورمفید مختلف شود در عین آنکه قابل واستعداد قبول یکی بود . بمانند دیوار واحدی که از آفتاب و چراغ نور پذیرد و یا بمانند شعاعی که از شیشه برزمین منعکس شود . و روشن است که نوری که زمین از آفتاب پذیرد تمام تر است از نوری که

۱۰ یعنی نه جوهر نماسق و نه عرض نماسق چنانکه گذشت. تطب ص ۲۰۰.
۲۰ چنانکه برهان امتناع آن گذشت.
۳۰ استلزام این امر قبلا بیان شد.
۶۰ یلکه همهٔ انوار یک نوع میباشند وامتیاز بعضیاز بعض دیگر تنها به کمال ونقص بود که درحقیقت بازگشت بدین امر می کند که ذات نورالانوار کامل تر استاز انوار مجرده دیگر. تطب ص ۲۱۸.
۲۰ مانند نور آفتاب وشعاع آن.

اینکه نوریکه بواسطهٔ شیشه از آفتاب برزمین بر میگردد. تطب ص ۲۰٫۸. ا از شیشه براو منعکس میشود ویا آنچه از چراغ می پذیرد .

و پونیده نیست که تفاوت بینآن دو درکمال و نقص دراینجا نبود مگر از جهت تفاوت در مفید نور .[ واز جهت دیگر نبود زیرا دراینجا قابل و استعداد قبول یکی است]۳ وگاه باشد که قاعل یکی بودو اختلاف کمال ونقصان شعاع بسبب قابل بود مانند شعاع آفتاب که بربلوړ و شبه و زمین افتد که آنچه بلوړیا شبح (شبه) می پذیرد منلا تمام تر است از آنچه زمین می پذیرد.

و نور مجردر! تابلی نبود؟ وکمال ونقص انوار دیگر جز نورالانوار بسبب رتبت فاعل بود" پس نورالانوارکاملترین همهٔ انوار بودو کمال اورا علتی نبود و بلکه او نور محض است که هیچگاهواصلا فقر ونقصی باوی نیامیخته ونیامیزد.

#### ېرسش :

یان شدکه ماهیت نوریه از آنجهت که ماهیت نوریهاست مقتضی کمان نبود" [وگرنه لازم آید که برای هرنوری همان کمال نورالانوار باشد] وبنابراین تخصص ماهیت نوریهٔ نورالانوار به نورالنور بودن[ وویژگی یافتن بدینومن، ]

۱- بدیهی است که نوری که از آفتاب می پذیرد اتم از نوری است که از چراغ می پذیرد.

۲۰ زیرا قابل و استعداد قبول دراینجا بکی است.

۲- زیرا مجرد از همهٔ مواد است و تائم بذات خود است.

٤- یعنی ہمیب قابل نبود زیرا اورا قابلی نیست و منظور از رتبت فاعل رتبت وجودی اواست در تنازل از نورالانوارکه هرچه دور تر از نورالانوار باشد رتبت فاعلی او نازل تر و ناقص تر است. قطب ص ٩ ٢٩٠.

٥- والا لازم میآید که برای هر نوری همان کمالی باشد که آن نورالانوار است.

۳- یعنی چون ساهیت انوار ذاتاً یکی بود و متفاوت نمی باشند بنا براین تخصص یافتن یکی از انوار باینکه نورالانوار باشد وصفات وی که در نوریت وغیره کامل تر باشد از ناحیهذات نبود و بلکه از ناحیهٔ چیزی دیگر بود پس ممکنومعلول بود یعنی کمال اور علول بود و ... ممکن و معلول ذات او بود ومحناج به علتی بود که ما هیت اورا بدین کمال ویژه گرداند] .

جراب :

ماهیت نوریه از آنجهت که ماهیت نوریه است مفهوم کلی است وذهنی است وبنا براین از این جهت متخصص بامری خارجی نبود و اما از جهت تقررش در خارج[ ووجود متخصص خارجیش ] یک چیز بود نهآنکه دوچیز یکی ذات وی و دیگری کمال وی و[خود میدانی] که برای امری ذهنی نوعی از اعتبارات است که برای امری عینی متصور نبود".

و اما ایراد دیگری که [براین اماس] وارد کرده اند وگفته اند که: اسری که قائم بذات خود بود [اعم از اینکه جوهر جسمانی بود یا روحانی] کمال ونقص نهذیرد گفتاری است بی دلیل وحکمی است براساس تخیل همچنانکه پیش از این اشارت رفت<sup>2</sup> بلی آنچه بیان گردید حکم انوار مجرده است [نه مطان انوار] زیرا همچنانکه بیاید تناون بین انوار مجرده و انوار عارضه از دوجهت یکی رتبت فاعل و آندگر رتبت قابل بود°[ زیرا شعاع فائض از نورالانوار بر نور اول کاملتر از

۱۰ تااینکه ذاتش جز کمالش باشد ولازم آید کمالش معلول باشد.

۲۔ مثلا مانند ماہیت.

 ۲۰ مثلا مانند اشتراك بین كثیرین كه ویژه ذهنیات است و در باره خارجیات متصور نیست.

٤- چون در ابتدای استدلالگفت در سوای نورالانوارکمال ونقص بسبب فاعل بود دراینجا استئناکرده است وگویدنه آنکه همهٔ انواربجز نورالانوارکمال ونقص آنها بسبب قابل بود یلکه انوار عارضه چنین بود پس غیر از نورالانوار از انوار سجرده دیگر نیز کمال و نقص ان هم بسبب رتبهٔ فاعل است و هم بسبب قابل .

م- یعنی تفاوت بین انوار مجردهٔ غیر از نورالانوار و انوار عارضه از دوجهت بود زیرا
 مثلا شعاع فائض از نورالانوار بر نور اول کاسلتر است از شعاع فائض از نور اول بردوم
 زیرا مفیض وستفیض در اول هم اشد قعلا سیباشد و هم اشد قبولا.

ارشعاع فائض از نوراول بر نور دوم يود] .

بس نابت شد که نخستین صادر از نورالانوار یکی بود و آن نور اترب ، نور عظیم بود که پارد از پهلویان ' آنرا بهمن نامیدهاند پس نور اقرب فی نفسه نقیر بود و بسبب نور اول غنی و حصول نور از نورالانوار باین نیست که مثلا چیزی ازو جدا شود زیرا خود بدانستی که انفصال واتصال از خواص اجسام است و نورالانوار برتر وباك تر ازاین است و نیز [صدور نوراز نورالانوار] باین نیست که مثلا چیزی ازومنتقل شود زیرا مضافاً براینکه بدانستی که حصول هیأت بر تورالانوار محال بود [ تا اینکه مثلا ازاویتواند منتقل شود ] هیأت فی ذاته قابل انتقال نمیباشد محال بود [ تا اینکه مثلا ازاویتواند منتقل شود ] هیأت فی ذاته قابل انتقال نمیباشد آخلاصه آنکه گوئیم که نورمنتقل عنه جوهر نتواندباشد چون ذات اورا اجزائی نبود تا آنچه منتقل میشود از اجزاء جوهر ا وباشد و عرض هم نتواند باشد یرا اولا چیزی عارض ذات اونمی شود و ثانیاً اعراض قابل انتقال نمیباشند] و در فصل جداگانه نیز برای تو روشن کرده ایم که حصول معاع از آنتاب بود مگر بدین معنی که تنها بان سوجود بود<sup>3</sup> [وحصول آن ازو نه بانتصال جسمی بودونه بانتقال

و این معنی بدین سان باید در مورد حصول هرنوع شارقی که در جهان عتول واقع است اعم از نور عارض و یا مجرد دانسه شود و در آن توهم نقــل

ا۔ بیروان فلسفه پهلویه،زردشت گوید اول ماخلق بهمن بود سپس اردیبهشت ، سپس شهریورسپس اسنندارمد سپس خرداد، سپس مرداد و بعضی از بعضی دیگر آفریده شده است .

۲- واجب بالغیر سکن بالذات.
 ۳- بالاتر از این است که جسم بود.
 ۶- بعنی حصول شعاع از آنتاب بانفصال جسمی ازو نبودو همینطور به انتقال عرضی
 ۸- از او نبود.

عرضي و يا انفصال جسمي شود .

# فصل دراحكام برازخ

بدانکه اشارات را در همهٔ جوانب[ مانند جهات راست، چ پ، جلو، عتب و...] غایات ونهایاتی است و هرگاه برزخی که محیط برهمهٔ برازخ بود و غیر قابل انفکاک باشد موجود نبود با توجه به بیان گذشته در لزوم و وجوب تناعی امور مترتبهٔ جرمیه و غیر جرمیه آ [یعنیمترتبات مجتمعهٔ عقلیه] لازم آید که حرکت [یعنی حرکتی که جسم بواسطهٔ آن ستوجه جهتی از جهات شود] و اشارت [یعنی اشارتی که ستوجه جهتی میشود که منلا اشار، شود بانجا واینجا] در هنگا معبور وخروج آنها از همهٔ اجسام واقع بسوی لاشینی و عدم بود آ و بدیهی است که

ا- یلکه معادر از واجبالوجود و همچنین ازمجردات دیگر اگر هیأت عقلی باشد مشروط است بوجود استعداد وقابل و اگر جوهر عقلی باشد شرط حصولش جهتی باشد که در علت اوست که مقضضی ظهور آن میباشد و در این هنگام نوری جوهری که پایدار به خود است حاصل میشود بدون زمان ومکان.

۲- منظور امتدادی است که ازستیر به سوی مثارالیه متوجه میشود ومنظورازههٔ جوانب یمین، یسار، قدام،خلف ، فوق و تحت است و منظور از لزوم غایت امری است که اجسام بسبب حرکت متوجه بآنهامیشوندواشارهٔحسیه شامل آن سیشود باینکه مثلاگفته شود که اینجااست یاآنجا است نه اشارهٔ عقلیه خلاصه آنکه هراشارهٔ مشار الیهی باید داشته یاشد.

۲- یعنی امتدادات جسمیه و سترتبات عقلیه همه متناهیند.
 ٤- یعنی آنچه جسم بواسطهٔ آن متوجه جهتی شود.

٥- يعنى أنجه بوسيلة أن توان گفت اينجا يا أنجا.

۲- یعنی لاژم آید حرکتی که بوسیلهٔ جسمی حاصل میشود و جسمرا متوجه جهتی میکند در هنگامیکه آن حرکت و اشارت از همهٔ اجسام عبور کند بطرف لاشینی باشد و مشارالیه آن عدم باشد و حال آنکه عدم نتواند مشارالیه باشدیس محددی لازم است محیط بهمهٔ برازخ وبسیط و غیر منقسم . زیرا اگر معدد محیط جسیم بسیط غیر منقسم بالفعل نبود یا این است که منقسم بالفعل بود و یامرکب از بالفعل و در هرحال وهرطور که باشد چه آنکه محیط به بعد بعد بعد بعد الفعل بعد الفعل بعد الفعل درصفحه بعد بعد الفعل نبود یا این است مشارالیه بودن امری معدوم متصور نبود[نه مشارالیه بودن آن متصور بود نهمتحرك الیه بودن آن . زیرا محدد محیط هرگاه جسم بسیط غیر منقسم بالفعل نباشد، بناچار یا منقسم بالفعل بود ویا مرکب و بهردو صورت لازم آید که منخرق و متفرق الاجزاء بودو حرکت واشارت ازو بگذرد و بسوی عدم ولاشیئی رود . پس بنحوی باید مسدود باشد چون پایان اجسام اوست] .

اعم از آنکه معیط به کل و قابل انفصال بود ویا مرکب و مؤتلف از برزخهای بسیار بود' زیرا هریک از آن برازخ"[ برازخی که فرضاً معدد جهات از آنها ترکیب یافته است] اگر فرض شود که غیر ممکنالانفصاباشندبناچار باید [ بعکم مقابلت گفت که] مؤتلف[ و قابلانتلاف]اند [و اگر نه، معددی از آنها بوجود نیاید و چون مؤتلف بالفعل بود] پس هم تألف آن ممکن بود" [زیرا اگر

#### يقِه ڀاورتي ازصفحة قبل

کل باشد و قابل انفصال باشد و یا اینکه مرکب از برازخ کثیره باشد لازم آید که حرکت بسوی لاشیقی باشد زیرا بنا برفرض اول محال است که اجزاء محدد محیط به کل درهنگام انفصال بالفعل به جهت مغل حرکت کند زیرا حشو محدد ملااست و معکن نیست که چیزی درآن نفوذ کند و بنابراین اجزاء بطرف علوحرکت می کند خلاصه آنکه هرچیزی که بالفعل قابل انقسام باشد ناچار باید یکی از آن دو جزء مثلا درحال انقسام حرکت کند وازدیگر جدا شود وحرکت آن جزء یا بطرف وراء محدد مهات باشد یا نه اگر بسوی ماوراء محدد باشد که بسوی محدد لمون شد محدد نباشد و جهت وغایت نباشد واگر وراء محدد جهتی دیگر نباشد که بسوی آن رود پس در هنگام انفکاک اجزاء لازم آید که حرکت بسوی لاجهة باشد . و این ایرادات ناشی از این است که فرض شود محدد منقسم بالفعل باشد . پس محددی لازم است که محیط به همهٔ برازخ باشدو غیر قابل انفکاک باشد .

. مینی در ماهیت ایراد تفاوتی نمی کند که اگر بسیط وغیر قابل انفکاک نباشد حرکتی در اجزاء آن ضروری است.

۲- برازخی که فرضاً محدد از آنها ترکیب شده است.

۳- والا محدد از آنها بوجود نمی آمد. وهرچه منکن الائتلاف بود منکن الافتراق بود
 ۲- قرض اینکه غیر منکن الانفصال باشد باطل میشود.

ممکن نمی بود مرکب نمیشد] وهم انقسام آن [زیر، هرآنچ، ممکنالترکیب،بود ممکنالافتراق،هم بود] پس در نتیجه لازم آیدکه حرکت بسوی عدم ولاشینی واقع شود: وجهتی نبود[که حرکت بسوی آن بود] و این امر محال است.

و هریک از افراد امور مختلفهٔ که محدد از آنها ترکیب میشود باید قبل از ترکیب [در حیزهای مختلفهٔ حود] حاصل و موجود باشند تا [اینکه هنگامیکه مستعد ترکیب شدند] محدد از آنها در دیب شود" [و این امر مستلزم این است که هر جزئی از آن مرکب، مخصوص به جهتی معین باشد غیر از جهت آن جزء دیگر ولازم آید که جهات اجزاء بطور منفرق مقدم بر جهت کل محدد باتند درحال که جهت تنها مستند به محدداست و خلاف قرض لازم آید و در صورنیکه بسیط انگاشته شود این ایراد وارد نخواهد ند چون جسم بسیط بطور دنعة واحدة مجعول میشود' [و متصور نبود که اجزاء آن متقدم برآن باشد تا تقدم جهت بر جهت لازم آید زیرا درمسیط اجزاء نبودتامتندم بود] و پس ازمجعول شدن بجعل واحد مجعول میشود، از میشود که اجزاء نبودتامتندم بود] و پس ازمجعول شدن بجعل واحد

و بنا براین [پاید در افلاك واجرام ] محدد جهانی باشد محیط و بسیط

۱۰ البته بافرض انفکاک و بااین مقدمه که اسفل ملاء است و حرکت بسوی علو
 واقع می شود .

۲- بعنی الجزاء ترکیب کنندهٔمحدد بناچار هریک از اجزاء ترکیب کنندهٔ آن باید حاصل در حیز و مکان باشند.

۲۰۰ یعنی اجزاء حرکت کنند و بهم پیوندند و محددرا بوجود آورند وقبل از محدد چگونه جهتی فرض شود که بسوی آن حرکت کنند وعلاوه وجود حیز، سوی و جهتی را ایجاب میکند پس لازم آید که جهت مقدم باشد بر محدد جهت.

٤- برای دفع توهم این معنی است که کمی گوید همانطور که جایز نیست که محدد مرکب یاشد جایز نیست که بسیط باشد زیرا لازم آید که وجود بسیط مقدم بر خوداو باشد و بازهم تقدم جهت برمحدد جهات لازم آید. جواب دهد که بسیط مجعول دفعی است است اما مرکب مجعول دفعاتی است. و غیر منفصل و واحد' که اجزاء و همیآن شنابه بود [ یعنی مستدیر باشد واجزاء وهمی آن متشابه] .

و دراو ازآن جهت که واحد است دوجهت مختلف حاصل نمی شودزیرا محدد جهات امری وحدانی و متشابه الاجزاء بود که از ذات وی بجز یک جهت که آن جهت علو باشد چیزی دیگر حاصل نمی شود و هر چیزی که باو نزدیکتر بود عالی خواهد بود و بنا براین اسفل چیزی است که در غایت بعد ازو بود وآن مرکز اوست پس برزخ محیط این چنین چیزی بود از یعنی جسم واحد بسیط مستدیر محیط برهمهٔ

۱- منظور از متشابه آنست که نسبت اجزاء فرضیهٔ آن بسبب نسبت بعضی به بعضی و نسبت همه بمرکز متشابه باشد و چنین نباشد که بعضی از اجزاء اترب و بعضی ابعد بمرکز باشد والا اختلاف اجزاء در محدد لازم آید.

خلاصهٔ کلام اینکه اگر محدد بسیط نباشد اعم از اینکه مؤتلف از هزاران برزخ باشد یا پیوسته و یک برزخ بود و لکن قابل قسمت بالفعل بود ، انقسام مستلزم حرکت است و اجزاء آن بسوی سفل نیایدچون ملاءاست پس بطرف بالا رود و فرض این است که خود محدد بالارا تشکیل میدهد . پس لازم آید که بسوی لاشینی حرکت کند و نیز در استدلال دیگرلازم آید که جهت تبل از محدد وجود داشته باشد .

۲- یعنی از محدد جهات با اوصافی که ذکر شد.

۲۰ یعنی اجزاء فرضی و اولویت برای بعضی از اجزاء آن بریعضی دیگر نیست کـــه معین کنندهٔ یک جهت دون جهتی دیگر باشد.

٤- یعنی جسم واحد بسیط مستدیر محیطی بود به تمام اجسام ابداعی که یکدفعه از عقل مفارق صادر شده است و اورا اجزائی بالفعل نباشد و اگر چه بالقوه و فرض باشدوپیش از تمین مرکز متشابه وغیر مختلفه الجهة بودیه علوو سفل و بعد از تعین و پیدا شدن حدود بعضی از اجزاء آن در علواست مانند فوقیت یکی از دوسطح او.

اجسام ابداعی بود که بطور دفمی حاصل شده بائدازعتل مفارق] وازجمله برهانهائی که دلالت میکند برینکه «مامنه الجهة» [یعنی معدد الجهات بعنی آنچه فرض ثلد که تنها اومندأ جهات باشد نه غیراو] غیرقابل انقسام است این [برهان] است که متعرک بسوی فوق اگر [فرض] معدد را تقسیم کرده[ در او نفوذ کند] دو فرض توان کرد. یکی آنکه پس از گذشتن از نزدیکترین جزء [که باو میرسد] بازه...م بسوی فوق حرکت کند [ باید تؤجه داشت که معدد یعنی آن که از همه نوق تر است و هرچه باین صورت فوق فوق فوق حساب شود آن که فوق فوق فوق است معدد است ] دراین صورت گوئیم که فوق واقعی همان جزء ابعد است [ که باو پایان یافته است] دوم آنکه از جهت فوق مفروض به بالا از عبور نکند در این صورت منشا جهت فوق آن جزء اقرب خواهد یود و بهر تقدیر [ در است[ یاجزه ابعد یا آرب اجزاء منروض] واجزاء دیگررا[ که از آنها عبور واقع شده است[ یاجزه ابعد یا آرب اجزاء منروض] واجزاء دیگررا[ که از آنها عبور واقع شده است] مدخلیتی در معدد نبود زیرا سخن ما در خود مامنه الجهة است بطوری است] مدخلیتی در معدد نبود زیرا سخن ما در خود مامنه الجهة است بطوری است] مدخلیتی در معدد نبود زیرا سخن ما در خود مامنه الجهة است بطوری است] مدخلیتی در معدد نبود زیرا سخن ما در خود مامنه الجهة است بطوری که اجزاء دیگری که مدخلیتی در آن ندارند بااو مأخوذ نشوند.

[ وبالاخره حن ما در عين مامنهالجهةاست يعنى آن چيزى كه باوىچيز\_

بقیه پاورتی ازمنعهٔ قبل استدادات باشد و ثانیآ این برزخ باید بسیط باشد و غیرقابل انفکاك بالفعل زیرا اگر سركب باشد از پرازخ كثیر و یا بالفعل سنقسم شود لازمهٔ آن حركت بود و با توجه باینكه مقصدهر حركتیمحدد است پس مقصد حركت اجزاء محددكجا است بطرف خودكه نیستچون خود سلاء است بطرف علوم هم كه فرض این است كه بالاتر از محدد علوی نیست پس بطرف لاشیشی است.

۱- یعنی محدد .
 ۲- یعنی محدد جهات .
 ۲- یعنی دلالت دارد براینکه مامندالجهة قابل انقسام نیست .

های دیگری که در محددالجهات بودن او مدخلیتی ندارد ماخوذ نگردد]<sup>۱</sup>. و وضع محددالجهات بمانند سفل نبود<sup>۲</sup>[تاعین این ایراد در جهت سفل هم آید] چه آنکه تعین جهت سفل هم بواسطه و بمرکزیت محددالجهات بود و بنا۔ براین هرگاه متحرک[ بسوی سفل] به عایت و نهایت خود رسد برای او باندازهٔ سهم حجمش از کل بذاته سفلیت قصوی بود.

و هرچیزی منلا مانند محموی که به مکانی نسبت داده شود باینکه مثلا واقع در اوست <sup>م</sup>یناچار مکان آن غیر ازخود او و اجزاء او

<sub>۱</sub>- برهان عدم تابلیت انتسام است برای محدد یعنی سنقسم بالفعل نبود. یعنی نزدیکترین جزه به ستحرك که اولین جزئی است از محدد یعنی سطح باطن آن که جسم ستحرک باید از آن عبورکندو بالاخره آنچه بالاتر از نخستین جزء است که بسوی آن حرکت سیکند و در بارهٔ جزء دوم نیز همین برهانآید و در بارهٔ جزء سوم هم همین برهان آید.

خلاصه اینکه بعد از عبور از یکی از دو جزء یا بازهم بسوی بالا رود پس فوق بالاتر است و اگر بسوی پائین آید فوق جزء اقرب است. نتیجه این میشود که جهت دارای اجزاء متعدد نیستو جهت یک جزء آنست و بسیط است. قطب ص ۳۲۷.

ب یعنی جهت علو محدد بمانند حفل نیست پاسخ این ایراد است که اگر این برهان دلالت کند برامتناع انقسام محدد لازم آید که دلالت کند برامتناع انقسام زبین زیرا زبین هم نحایت حفل است و میتوان گفت که هرگاه متحرک باو رسد و از نردیک ترین دو جزء عبور کند یا بعد از آن متحرک به اسفل است یا متحرک از اسفل است و در هردو صورت لازم آید که یکی از دو جزء سفل یاشد نه همهٔ آن و بالاخره همان ایراد بعینه در جهت سفل نیز آید یا سخ داده است که نحایت مفل زمین نبود و سفل بودن یصب زمین متعین نشود و بلکه منابت بسب و بواسطهٔ مرکزیت محدد متعین شودو دراین صورت اگر فرض شود که جسمی منابت بسب و بواسطهٔ مرکزیت محدد متعین شودو دراین صورت اگر فرض شود که جسمی منابت بسب آنچه از حیز بواسطهٔ قطح کردن گرفته است برای اجزاء زمین سفلیتی پدید آید. درهرحال هراندازه عبور کند و از هر چند جزء که عبور کند سفلیت یهمان نسبت و اندازه حاصل میشود چون همهٔ زمین و اجزاء زمین به نسبت خود صفلیت دارد چون مرکز محداست. محدد میخواهدایت کند که آنرا اسکان نیست و اندازه محدد میخواهدایت کند که آنرا اسکان نیست محان ندارد پس از اثبات وجود محدد میخواهدایت کند که آنرا اسکان نیست محان محان ندارد پس از اثبات وجود محدد میخواهدایت کند که آنرا اسکان نیست محد محان است که محان محداست. بود و نیز ىبدل اجزاء آنچیز که به مکانی نسبت داده میشود بواسطهٔ کلمهٔ «فی» باینکه واقع درآنست به نسبت باجزاء آنچه مکان اوفرض میشود جایز خواهد بود چه در مواردی مانند افلاً ک که از جهت اختصاص بصورت نوعیهٔ خاص بالکل از مکان خود قابل انتقال نباشد و چه در مواردی که نقل بالکل جایز باشد مانند خیر افلاک . پس دراین صورت مکان عبارت از باطن حاوی جزء اقرب بود و بنا۔ براین هرچیزی که ورا حاوی نبود، مکانی نبود.

فصل در بیان آنکه حرکات افلاك ارادی است و در کیفیت صدور کثرت از نورانواز

برزخ میت را بنفس خود حرکت دورانی نبود ۲ زیرا هرچیز که ورا مقصدی باشد که بسوی او روچ و بدو رسد و سیس بنفس خود اورا رها کند برزخ میت بقیه پاورتی ازنفحهٔ قبل

که جسم بدان نسبت داده شود بوسیلهٔ لفظ «فی» و دیگر چیزیست که جسم قابل انتقال باشد از او .

۱۰ یعنی مکان هرچیزی خود آن ویا اجزاء آن نمی تواند باشد و بلکه باید غیر اژاو باشدو نیز مکان نه جسم است نه هیولی و نه صورت زیرا مکان چیزی است که جسمی بواسطه کلمه فی بان نسبت داده میشود و جسم و اجزاء آن یعنی هیولی وصورت ویا آنچه جسم برآن استرار سیابد منسوب الیه به کلمه فی نمی باشد پس مکان جسم نیست البته این سبک و مورته استرار سیابد منسوب الیه به کلمه فی نمی باشد پس مکان جسم نیست البته این سبک و مریقه استدان خالی از تسایع نیست و ظاهر این است که جسمی بواسطه استرار میابد میشود. در جسم و اجزاء آن یعنی هیولی وصورت ویا آنچه جسم برآن استرار میابد منسوب الیه به کلمه فی نمی باشد پس مکان جسم نیست البته این سبک و استرار میابد منسوب الیه به کلمه فی نمی باشد پس مکان جسم نیست البته این سبک و مریقه استدان خالی از تسامع نیست و ظاهر این است که خود آن چیز و اجزایش مکان خود نمی باشند.

دوست باشد که اجزاء ما نسبت الی المکان متبدل شود .

۲۰ لکن در هرحال قابل تبدل سیاشد پس مکان عبارت از سطح باطن از حاوی است که مماس باسطح ظاهر از محوی است و منظور از جزء اقرب همان سطح است و اگر چیزی یاقت شود که حاوی نداشته باشد قهراً بلامکان است و محدد چهات حاوی ندارد. پس مکان ندارد. قطب ص ۲۳۹۹.

( ۲ م منظور از بیت جماد است یعنیجسی که دراو حیات تباشد اعمازحیات حیوانی یا حیات عقلانی نهایت حیات حیوانی قابل زوال استوحیات عقلانی که ویژهٔ افلاک است دائم است و بنابراین جسم جمادی بالذات حرکت دورانی نکند و اگر حرکتی کند بواسطهٔ قسرقا مری بود. ) ئبود (زیرا برژخ میت هرگاه بنفسهمقصدبرا دنبال کند واز روی طبع بسوی چیزی رود \* هیچکگاه مطلوب خودرا رها نکند \* زیرا دراین صورت \* لازم آید بالطبعطالب امری باشد که بالطبع ازهمان گریزان بود \* .

درحال که برازخ علویه هرن<u>ت</u>طهرا که<u>قصد کنند [و بسویآن روند و</u>ماالیه. الحرکةآنها باشد ما منهالحرکة آنها نیز باشد و آنرا] رها کنند<sup>-</sup>.

و نیز آنهارا قاسری هم نبود زیرا سافل را برعالی سلطنتی نبود و بعضی از این برازخ[ درحرکت خود] مزاحم بعضی دگر نباشد زیرا بین محیط و محاطی که هیچ کدام از آن دوسوضوع [و مدار حرکت] خودرا رها نمی کند مدافعتی وجود ندارد وچگونه ممکن است حرکتآنها قسری باشد در حال که حرکت آنها مختلف است اوهمهٔ آنهادرحرکات یومیه نیزمشترکند و حرکت یومیه قسری

ا معنی حرکت دورانی همین است که بسوی مقصدی رود و مپس از آن سوبسوی دیگر دورزند .

۲۔ کلمهٔ قصد دراینچا تصامح است جمله متن اینست«اذالمواتاذاقصد بنفسه». منظور این است که بحرکت طبیعی است نه بقسر قاس.

- ۳۔ یعنی مطلوبی که مقصد حرکت طبیعی خود او است رہا نخواہد کرد۔ ٤۔ یعنی اگر مطلوب خود را رہاکند.
  - ٥- وطالب بالطبع هارب بالطبع نبود.

۲۰ یعنی افلاک بهر نقطهٔ که در حرکتخود سیرسندآن نقطه را رهاکرده بسوی همان نقطه روان میشوند. و بنابراین حرکات آنانبالطبع نبود.

۷- پس حرکت آنها بالطبع نیست چون طالب بالطبع هارب بالطبع نبود و قسری هم نیست پس ارادی است.

۸- پس قاسری که از جنس سافل باشد ندارد و از فوق هم قاسری ندارد زیرا فسوق معدد جهاتجسمی نبود و بعضی از افلاک هم قاسر بعضی دگر نشود . پس مطلقاً قاسری در ـ کار نیست .

۹- یعنی بعضی از افلاک در حرکت مزاحم بعضی دگر نمی باشند. ۱۰- زیرا اگر امکان داشت که محل خود را رهاکنند آنگاصدافعت متصور میبود. ۱۱- هم از لحاظ مقدار وهم از لحاظ جهت. درحال که مقسور در حرکت تابع قاسر است و اگر حرکات آنها قسری می بودهیچگاه در حرکت یومیه مشارك تمی بودند. نبود ازیرا ممکن نبود که محددازناحیهٔ محرک وحرکت دیگرمتحرك بحرکت قسری بود" و جسم در حالت واحد بذات خود متحرک بدو حرکت محتلف نمی شود پس بناچار باید بعضی از حرکات افلاک بالعرض باشد و بعضی دیگر بالذات بمانند راه روندهٔ درکشتی در جهتی خلاف جهت حرکت خودکشتی که دراین هنگام اورا دوحرکت بود یکی حرکت خود یود [که برخلاف جهت حرکت کشتی بود] و دیگری حرکتی که بمیانجی کشتی است<sup>3</sup> که دراوست بنابراین حرکت روزانهٔ که همهٔ برازخ آسمانی در آن مشترکند. بجز از ناحیهٔ فاک محیط محدد جهات نبود و هریک از افلاک محاط را نیز حرکتی دیگر باشد[که ویژهٔ اواست] بذات خود و محرک هریک از آین برازخ بذاته حی[وزنده] بود محدد است که بسب آن همه افلاک حرکت در که مرکت به اندگ محاط را نیز حرکتی دیگر باشد] که بسب آن همه افلاک حرکت

۱- یعنی حرکت یوبیه که حرکت معدد است که بسبب آن همه افلاک حرکت میکنند قسری نیست زیرا در افلاک، حوی که متحرک به معددند مدافعتی وجود ندارد اما در معدد اگر حرکتش قسری باشد یاید ازناحیهٔ چیزی دگر بودکه بطلان و محال بودنآن بیان شد.

۲۰ بیان شد که مادون نتواند مانوق را حرکت دهد و مافوقی هم برای محدد نیست.
 قطب ص ۳۳.۰

( ). حرکت محوی به تبع حرکت حاویآن ، حرکت بالعرض است زیرا حاوی محوی خودرا نیز حمل میکند و خود نیز متحرک به حرکتی است که حرکت او بالذات بود پس دو۔ حرکت دارد یکی بالذات و یکی بالعرض .

٤- وآن حرکتیاست که خود عبورکنندهٔ درکشتی دارد و بر خلاف جهت حرکت کشتی است.

ه- واین حرکت برای جالس سفینه و عبورکنندهٔ در آن بالعرض بواسطهٔ کشتی است .

بک محیط متحرک که محرک تمام افلاک است بالعرض ، خود بالذات متحرک است و انلاک دیگرزاً حرکت دهد و افلاک دیگر نیزدو حرکت دارند یکی حرکت بالدات و دیگر بالعرض

۷- که ویژهٔ هریک از آنها است

۸- زیرا حرکت آنها حرکت ارادی است و محرک آن بمانند محرک کالبدآدمیان
 حی وذوارادہ است.

بود و هرموجودی که حرکتش مستند باراده بود مدرک ذات خود بود وهرآنچه مدرك ذات خود بودحیبود] پس نور مجرد بودا .) \*

و ازاین امر ایز تورا روشن شود که همهٔ برازخ مفهور انوار دجردهاند". و افلاك ازنساد وشهوات و غضب در آمانند وبتابر آین حرکات افلاك برای نیل بمراد برزخی نبود پس برای تصدی نوری بود وبباید دانست که برای سیارات هفتگانه حرکات بسیاری ضبط و مقرر شده است".

پس بناچار [علت واستناد] آن حرکات کثیرہ ببرازخ بسیار بود^ و ہریک

دراصطلاح اشراق حی بالذات مساوی بانور مجرد تاثم بذات است. فرق نفوس فلکیه از نفوس انسانیه این است که افلا کرا میلی مخالف بامیل نفوس آنها نمی باشد و بیش از یک میل ندارد لکن ابدان انسانی را میلی باشد مخالف میل نفوس خودیعنی مثلا ایدان مایل به مفل اند و نفوس می توانند مایل به علو باشند و تن را بطرف بالا میردهند. ۲- از اینکه محرک افلاک انوار مجرده است.

۳- اعم از نفوس یا عقول زیرا این حرکات دائمه آنهارا حرکت دهند بریک و تیره .
 ۶- زیرا کائنات فاسدات آنها هستند که متحرک به حرک مستیم اندکه اجزاء
 آنها متحرک احت بالاستقامة واز مکان و حیز خود بمکان دیگر حرکت میکنند هم در کون
 و هم در فساد . نهایت در کون حرکت میکنند برای اتصال و در فساد برای تفرق . تطب

مقصود از شهوت حفظ نوع است و مقصود از غضب احتراز از قساد است و هرچه فاسد شوندهاست نیازی به شهوت و غضب ندارد.

۵۰ منظور مراد شهوانیو محضبی است.

۲۰ یعنی برای نیل بمراد نوری عقلی کلی بود زیرا محال است که مقصود نیل بامر جزئی باشد زیرا جزئیات درمعرض زوالند و بنابرین حرکات آنها متوقف سیشود .

۷- سیارا ت هفتگانه عبارتند از آفتاب، ما هتاب وخمسهٔ متحیره (زمل، مشتری، مریخ، زهره و عطارد) و آن حرکان بسیار مانند بطوء، سرعت، حرکت بالعرض، بالذات، رجوع، استقامت و جز آنهااست که صدور آنهااز یک فلک امکان ندارد.تط ب ص ۳۳۳.

۸۰ تاهرحرکتی محتند به فلکی بود و مقتضی صدور این حرکات باشند ازنوع افلاك مثلو مایل ، خارج و تدویر.

ازاین برازخ عملی باندات تبود و بلکه در نحتی وجودی و کمالانی نیازمند ب.... نوری مجرد بودا.

و چون از نورالانوار بجز نور اقرب صادر نمیکردد و در نور اقرب نیز جهات متعدد نبود ازیرا بازگشت تعدد جهات در نور اقرب بوجود تکثر جهات در موجد و مقتضی آن بود و منتهی به تکثر در نورالانوار شود و این امر محال است . و از طرفی برزخهای عالم و جود بسیارند پس بنابراین هرگام از نور اقرب تنها یک برزخ صادر شود و نوری ازو حاصل نشود عالم وجود در آنجا متوقفومنقطم میشود در درال که چنین نبود زیرا برازخ عالم وجود و نیز انوار مدیره بسیارند.

و هرگاه از نور اقرب یک نور مجرد وهمینطور ازآن نور مجرد، نور مجرد دیگر صادر شوداصلا منتهی به صدور برازخ نخواهد شد[درحال که برازخ بسیاری در عالم موجود است] و آنگهی مادام که هریک از آن معلولات صادره نور بود از جهت نوریت منشأ صدور جوهر غاسق نبود.

و بنابراین باید از نور اقرب دو چیز صادر شود یکی برزخ و دیگری نیور مجرد .

زيرا نور اقرب را | دو اعتبار بود ] فقر ذاتی و غنای جیری که بنور الانوار

د. یعنی هریک از این برازخی که شامل یکی از سیاراتصبعهاند چون ممکنانـد بینیاز بالذات نمیباشند و بلکه نیازمند ینور مجرد اند زیرا حرکت مستدیر ارادی محتاج به محرکی است محرکآن نفس ناطقهٔ متصرفه در اوست و نفس ناطقه، مجرد و قائم پذات است.

۲- پس نور اقرب نیز بسیط است و در او جهات متعدد نمی باشد.

و انوار واجسام در جهان پدید نیایند زیرا نه منشأانوار تواند جسم باشد و ته علت اجسام.

۳- زبرا مایین علت ومعلول تناسب و سنخیت لازم است و مابین غاسق و نورمن حیث
 هو نور تناسبی نیست. قطب ص ۳۳٤.

٤- و بنا براین باید در نور اقرب دو اعتبار باشد.

بود پس برای اواست تعقل نفر خود و آن اورا هیأنی ظلمانی بود .

و از طرفی هم نورالانواررا مشاهده کند و هم ذات خودرا زیرا بین وی و نورالانوار حجابی نیود چهآنکه حجب در برازخ وغوامق و ابعاد بود ونورالانوار و أنوار مجردهٔ دیگررا بالکل جنتی وبعدی نبود پس از آن روکه نورالانوار را مشاهده میکند خودرا به قیاس بدان تاریک وظلمانی می بابد چه آنکه نوراتم نور انقصرا مقهور خود میکند<sup>۳</sup> پس بسب ظهورنقرش برای خود و ظلمانی یافتن ذات خودرا درمقام مشاهدهٔ جلال نورالانوارنسبت بهذات خود ازو ظلی حاصل میشود که آن برزخ اعلی بود که بزرگتر از آن در عالم برزخی نبود<sup>۳</sup> وآن فاک معیطی بود که مذکور افتاد<sup>ه</sup>.

و باعتبار غنی و وجویش که حاصل از انتساب اواست بنورالانوار ومشاهدهٔ جلال و عظمت او، نور مجرد دیگری حاصل میشود. پس برزخ عبارت از ظل و نور قائم ضوء او است و ظل او تانتی از ظلمت فقر او ست و البته منظور ما از ظلمین درآینجا نیست مگر امری که فی ذاته و بذانه نور نبود".

۱- چون ذاتاً معکن است پس نقیر بالذات است و چون منسوب بنورالانوار است و
 او واجب بالذات است پس نور اقرب واجب بالغیر است پس دو جهت و دو اعتبار دارد \_
 امکان ذاتی و وجوب بالغیر. قط مب ص ٢٣٤.

۲۰ یعنی از تعقل نقرش برای او هیئت ظلمانی حاصل سیشود.

۳۔ نفس هنگام مشاهدهٔ ذات و جلال نورالانوار خودرا نسبت بدان و در پرتوآن ظلمت و ظلمانی مییابد.

٤- سنظور محدد وفلکالافلاکاست پس اولین برزځ ازنور اول یانور اترب که ماوی
 با عقل اول است ازمحدد جهات پدید میآید .

هـ. يعنى وجوب بالغير

-- منظور این است که ما ظلمت باصطلاح مشائیانرادر اینجا اراده نکردهایم کے گفتداند «الظلمه عدمالنور فیما یمکن فیدالنور».

### قاعده دركيفيت صدور كثرت از واحد

چون بین نورسافل و نور عالی حجابی نبود نهراً نور سافل نور عالی راستا هده میکند و نور عالی برسافل اشراق سبکند و بنا براین از نورالانوار شعاعی پرنور سافل می تابد .

اگر گفته شود که اگر چنین باشد لارم آید که در ذات نورالانوار جهات کثیره بودیکی جهتی که بدان اعطاء وجود میکند و دیگر جهتی که بدان اشراق می کند پالخ داده میشود که جهات متکثره که معتفع بودآن بود که از مجرد ذات نورالانوار دو چیز حاصل شود وحال آنکه در اینجا چنین نبود چه آنکه تنها وجود تور اقرب از ذات نورالانوار بود واما اشراق نورالانوار بر او از جهت صلاحیت تابل وعشق او بنورالانوار وعدم حجاب بود پس در اینجا جهات متکثره وعلت فابلة وشرایطی خاص بود و ازشینی واحد روابود که فزجهت دهدد واختلاف احوال قوابل چیزهای بسیار و مختلف حاصل شود .

### قاعده درجود نورالانوار

یجود عبارت از افادهٔ چیزی بود که شایستهٔ مستفید بود، بدون عوضی [از اعواض] ، پس بخشندهٔ که در برابر بخشش خود خواستار ستایش و تواب بود بازرگانست و همچنین آن کسی که بدان ٔ خواهد خودرا از مذمت و استال آن رهائی بخشد ٔ پس در عالم هستی چیزی اشد نوراً ازآن نبود که درحقیقت ذاتش <sup>۷</sup>

نوربود آنکه خود متجلی وفیاض لذانه بودبر هرقابلیوذات اوتابع وبرای چیزیدیگر بود واو نورالانوار بود.

#### قاعده در مشاهلت

چون بدانستی که ایصار بانطباع صورت مرئی در چشم نبود' و بخروج شعاع از چشم هم نبود بنابراین بجز بواسطهٔ متابلهٔ مستنیر باچشم سالم به چیز دیگری نبود واما صور متخیله و مثالها ئیکه در آینه ها دیده میشود و بزودی حال آنها بیان خواهد شد خود یک مسأله و امر مهم دیگری است [ که بایدبدرستی روشن شود].

و حاصل مقابله در امر ابصار بازگشت می کند به عدم حجاب بین باصر و مبصر<sup>3</sup> زیرا نزدیکی مفرط ازآن جهت مانع ابصار بود که استفارت ویانوریت درابصار شرط رؤیت مرئیبود" پس درابصار دو نور شرط بود یکرنور باصر ودگر نور مبصر و ازاین رواست که پلک چشم در هنگام غموض چون متصور نیست که بسبب انوار خارجی مستفیر شود و نور چشم را نیز آن قوت نیست که آن را روشن کند (پس از جهت عدم استفارت خود) دیده نمی شود". و همین طوراست هرنوع

۱۰ چنانکه عقیدهٔ معلم اول براین است که بانطباع بود.

۲- زیرا بسبب آن براینفس اشراق حضوری بر مستنیر حاصل میشود و دید حاصل میگردد. یعنی بواسطهٔ مقابله. قطب ص۳۳۶.

۳- زیرا اینگونه اسور مرثیه را نه مکانی است و نه جهتی ونه وضعی...

٤- پس شرط حصول ابصار عدم حجاب بود بین چشم سالم ومستثیر که هرگاه سلاست چشم منقض شود ا بصار حاصل تمی شود و اگر مستثیر بودن مرثی هم منقض شود باز ابصار حاصل نمی شود.

ہ۔ چنانکہ باطن جنن ، در ہنگام چشم بستن دیدہ نمی شودکہ مقابلت نور بحد و اندازۂ لازماز بین میرود . پس مرئی باید یا بذاتہ منہر بود و یا سـتنہر از غیر بود .

۲- یعنی پلک چشمدیده تمی شوددر نسخهٔ چاپ تهران بدون ضبط است وبهتر است قعل معلوم باشد و معنی چنین باشد که از این جهت چشم نمی بیند. نزدیکی و دوری مفرط از جیت فلتمقابله در حکم حجاب بود وینا براین مستنیر یا نور هرانداره نزدیکتر بود اولی بمشاهدت بودماد'م که بحالت نوربودن ویامستنیر بودن باقی بماندا [ ودر ا<sup>ن</sup>ر دوری یا نزدیکی مفرط از حالت اعتدال حارج نشود]

# قاعده اشراقی دیگر

در اینکه مشاهدت تور غیر از اشراق شعاع آن بود برآن کس که آفرا مشاهده میکند.

بدانکه چشم ترا هم مشاهدتی بود [نسبت به مرئیات و نیرات و از جمله آفتاب ] وهم تابش شعاعی بود [از نیرات واز جمله آفتاب] براودرهنگام مشاهدت [مثلا آفتاب] و بدیهی است که تابش شعاع [ مثلا آفتاب] براو غیر از مشاهدت آن بود[مثلا آفتابرا] زیراکه چشم در هرکجا [ ویپر نحو که قرار بگیرد و واقع شود آفتاب براو نابش می کند ولکن مشاهدتآن [آفتاب را] ممکن نبود مگرآنگاه که [مشاهدمکننده] در مسافتی خاص و مسامت باآن باشد وچنانکه قبلا دانسته شد[باید بدان دی بنگرد]" وهرگاه پنک چشم نوری بود ویااینکه آفتاب نزدیک بود قهرآهم شعاع و هم مشاهدت فزون میشود .

ا۔ یعنی نه قرب سفرط بود و نه بعد سفرط که درهردو حال از حالت نوریت و یے۔ استنارت بیرون سیرود چنانکه بیان شد.

۲۔ البته منظور از هرکجا یمنی اگر آفتاب باشد، درفضای آفتابی هرکجا و هرطور که قرار بگیرد براو تابش.یکند.

۲۔ چنانکہ قبلا بیان شد کہ شہود ودید بانطباع نبود کہ پس از رنع سامتہ ہے۔ دید باقی بمانـد.

٤- واین امر مانع از این نیست که اگر قرب مفرط باشد عملا دید حاصل نشود از جهت ضعف بصر، خلاصهٔ کلام این مطلب را برای این عنوان سیکند تا مقدمهٔ باشد برای مطلب بعد که گوید ، هرتورمافلی عالی رامشاهدت کند و از عالی برمافل اشراق سیکند و میخواهد بگوید که شعاع عالی درهرحال هست و مشاهدهٔ مافل عالی را نه . . فصل در اینکه هرنور عالیرا نسبت به سافل <mark>قهری بود ونورسافل</mark>را نیست به عالی محیتی

نور سافل هیچگاه بنور عانی محیط نمی شود زیرا نور عالی همواره سافل را مقهور خود میگرداندو قاهر براوست [و قهراً مقهور محاط است نه محیط] ولکن چنین نبود که این مقهوریت موجب شود که نور سافل نور عالی را مشاهدتنکند و چون انوار عالم وجود کثیر و متکثرند [ایجاب میکند] که برای نورعالی نمبت به سافل قهری بود وهرنور سافلی را نسبت به عالی شوقی وعشفی بود.

پس نورالانوار را نسبت بهجز خود قهری است و او بغیر خود عشق بورزد و بلکه تنها به خود عشق ورزد. زیراکمالات او برای خود او ظاهر بود واواززیبا. ترین و کاملترین چیزها بود و ظهور او برای نفس خود شدیدتر است از هر ظهوری برای هرچیزی بفیاس به خود و غیر خودش . [پس ظهور ذات او برای ذا تش کاملتر از هر ظهوری است در عالم وجود].

و لذت نبود مگر شعور به کمال حاصل از آن جهت که کمال استوبرای او حاصل است و بنا براین آن کس که از حصول کمال غافل بود لذت نبرد وهر لذتی برای لذت برنده باندازهٔ کمال حاصل برای او وادراك او بود نسبت به کمال خود و در عالمچیزی کاسلتر وزیباتر ازنورالانوارنبود وظاهرتر از اوهم بذات خود و هم به غیر خود نبود پس لذت آورتر از او هم برای خود و هم برای غیر خود او نبود و او تنهاعاشی ذات خود بود و لکن هم معشوق خود و هم غیر خود بود .

۱- نسبت به همة انوار ساقله از نورا قرب تا آخرين نور.

۲- زیرا تعام کمالات و زیباتی ها از وجود او حاصل می شودیس او دارای تمام کمالات و زیبائی هااست و خود آگاه بودیه کمالات و زیبائیهای خود.

۳- در چهت عاشقیت تنها عاشق ذات خوداست که کاملتر و زیباتر از هر چیز است . لکن چون خود عاشق ذات خود است معشوق خود نیز میباشد و معشوق تمام انوارو موجودات دیگر نیز هست. قطب .۶٤. ودر سنخ وجبلت و اساس انوار ناقصه ا عشمی بود بنور عالی و در سنخ نور عالی قهری بود نسبت بنور سافل و چون ظهور نوالانوار امری ازائد بر ذاتش نبود نذت وعشق اونیز امری زائد برذاتش نبود و همانطور که نوریت اوبا نوریت انوار دیگر قابل مقایسه نبودلذت و عشق اوبذاتش ویرای ذاتش بالذت وعشق غیرش مقایسه نمی شود .

وهمین طور عشق و تلذذ چیزهای دیگر از غیر نورالانوار با عشق و تلذذآنها بنورالانوار قابل مقایسه نبود <sup>4</sup> پس جهان وجود کلا از محبت و قهر انتظام گیرد و بزودی فائدهٔ این بحث برای تو بیان خواهد شد وچون انوار مجرده متکثرندلازمهٔ آن وجود نظام اتم بود[ ونظام اتم لازمهٔ وجود اینمتکثرات است<sup>م</sup>] .

# فصل در اینکه محبت هرنور سافلی به خود مقهور محبت ارست بنورعالی

پس نوراترب رامشاهدتی است نسبت بنورالانوارونورالانواررااشراقی است براو<sup>ر</sup> ونیز نور اترب را محبتی است بنورالانوار وبه خود، محبت او به خود مقهورمحبت او است بنورالانوار.

## فصل در اینکه اشراق نور مجرد بانفصال چیزی از او نبود

اشراق نورالانوار بر انوار مجرده همچنانکه بیان شد بانفصال چیزی از او

- (۲) يعنى نور سافل .
- (v) چون لذت وعثق از عوارض نورانیت واز بهاء ذاتی اوست.
  - (م) يعنى تابل مقايسه نيست.

(٤) چون عشقی که بنورالانوار دارند کامل تر است وشدید تر چون واجد تمام صفات کمالیه است و همین طور در جهت تلذذ.

(م) یعنی نظام اتم که لازمهٔ آنهاست حاصل شود در سلسله علل ومعلولات از جهت
 تکثر جهات واشراقات عقلی ونسبت بعضی از آنها به بعضی دیگر که موجب تکثر عوالم ونظام
 آنها است بروجه اتم وترتیب انضل تاآنجا که عوالم کثیره همه بصورت یک عالم نموده شوند.
 (م) زیرا حجابی دربین نیست.

(v) یعنی اشراق هرنوری بمادون خود بهبب انفصال وجدا شدن چیزی از نور اشراق
 کننده نیست.

نبود ویلکه آن اشراق عبارت از نور شعاعی بود که از نورالانوار درنور دجرد واقع و حاصل میشود آ بهمان انحو که در اشراق آفتاب به چیزهانمی که ازو قبول اشراق می کنند بیان شد آ ر

وهمانطور که برای تو مثال آوردیم [ودر ضمن مثال روشن کردیم]مشاهدهٔ [انوار مجرده نسبت بنورالانوار] امری بود غیر از اشراق[نورالانواربرآنها]<sup>\*</sup> وبن<u>ابر</u>-این نوریکه از نورالانوار درنور مجرد حاصل میشود همان نوری بود که ماآنرا بنام نور «سانح»نام کردیم وآن نوری عارضی بود<sup>\*</sup> ونورعارض خود دوقسم بود یکی نوری که دراجسام بود ودیگر نوریکه در انوار مجردِه بود.

فصل در کیفیت صدور کثرت از واحد احد و ترتیب آن

اگر از نور اقرب یک برزخ ویک نور مجردی دیگر واز آن نیز نور مجرد و برزخیدیگر حاصل شودو بدین نرتیب از هر نور مجردی نوری وبرزخی حاصل شود تابه نه افلاك وعالم عنصری پایانیابد درحال که [باتوچه باینکه قبلا بیانشد و اندریافتی] میدانی که سلسلهٔ انوار مترتبه باید متناهی بولاً بناچار این سلسله

یعنی بانفصال چیزی از نورالانوار نبود.

(۲) باین ترتیب از نورالانوار شعاعی برنور مجرد افاضه شود از جهت استعدادی که
 تور مجرد نسبت به قبول آن شعاع دارد وحجایی هم دربین نیست.

(٣) مانند زمین که در صورت مقابلیت باآفتاب قبول شعاع میکند.

(٤) یعنی مشاهدهٔ انوار مجرده نسبت بنورالانوار غیر از اشراق نورالانوار است برآنها همانطور که در ممالهٔ آنتاب گفتیم که اشراق آفتاب برچشم غیر از مشاهدهٔ چشم است نسبت بانتاب .

 (٥) قطب الدین گوید: این اصطلاح یعنی سائع به معنی قائض در اشراقات انوار مجرده بعضی بریعضی دیگر هم بکار برده شده است وبنابر این اختصاص باشراق نوارلاانوار ندارد.
 (٦) یعنی ترتیب صدور انوار طولیه وعرضیه .

(۷) در اینجا شیخ اشراق برترتیب وجود از نظر مشائیان اعتراض کرده است مبنای اعتراض از این است که برنرض درستی گفتارمشائیان لازم آید که بسیاری از موجودات رانتوان توجیه کرد ولازم آید که ترتیب آفرینش محدود باشد. درجهت نزول بنوری پایان سیبابد که ازو نورمجرد دیگری حاصل نخواهد شد.

وچون در هریک از برازخ اثیری[ یعنی افلاك هفتگانه] به ستارهٔ برمیخوریم ودركرهٔ ثوابت نیز به ستاره های بسیاریكه آدمی نتواند آنهارا برشمارد پس بناچار باید مبدء صدور این چیزها جهات ستعدده وكثیره باشدكه [آنهم به حسابو] به شمارما نیاید".

پس ازاین[بیان ووضع وجود] دانسته میشود که کرهٔ ثوابت از نور اقرب صادر نمیشود زیرا جهات اقتضای[وجود] در نور اقرب واقی بصدورکواکب ثابتهٔ مذکوره نیست واگر بگوئیم که فلک ثوابت از یکی از عوالی صادر شده است [همچنانکه بیان شد] جهات کثیرهٔ در عوالی وجود ندارد[ که مستند کواکب کثیره باشد] مخصوصاً بنا برقول کسی که درهر عقلی تنها وجود دوجهت را روا میداردیکی جهت وجوب ودیگری جهت امکان<sup>4</sup>

واگرگفته شود که فلک توابت از یکی ازعقول سافله صادر شده باشد در۔ این صورت چگونه تصور میشود که آن هم<sup>ه</sup> بزرگتر از برازخ عالیه وهم فوق آنها باشد<sup>د</sup> وستاره های آن هم بیش از ازستاره های برازخ عالیه باشد. پس این فرض ستهی به معالات میشود<sup>۷</sup>.

(۱) یعنی در هرقلکی سیارهٔ هست که منظور سیارات هفت گانه است.
 (۲) یعنی بناچار باید در ترتیب آفرینش چهات متکثره باشد تامنشاء صدور این امور باشد.

(٣) يعنى فلك هشتم باثوايتي كه در او است.

(٤) یعنی عقول طولیه که بنابر قول مشائیان دو یامه جهت بیش ندارند وجوب بالغیر
 وامکان ذاتهی چگونه میتوانند منشاء صدور قلک توایت باتوایت بی حصر شود. قطب ص٣٤٣.
 (٥) یعنی فلک توایت.
 (٦) در حال که فرض این است که هم بزرگتر است وهم قوق برازخ عالیه است.

(v) یعنی محالاتی را ایجاب میکند زیرا برازخ صادره از سافل باید کوچکتر باشد و
 مکان آن هم پائین تو باشد وستاره های آنهم کمتر باشد.

پس نتیجهآنکه ترتیب وجود بدان نحوکه مشائیانگفتهاند استعرار نمییابد [و ترتیب آنهاکه وجود افلاک نهگانه هم بترتیب عقول نهگانه است درست نیست] .

وهرکوکپیکه درکرهٔ ثوایت است متخصص بموضعی است و وضع معینی داردکه بناچار اقتضاو مقتضائی بودکه موجب نخصص آن بوضع معینشدهاست.

پس انوار داهره که مجرد از برازخ وعلایق آن میباشد بیش از ده ویست وصدو دوصد میباشد .

و [البته تعداد افلاك مستقله بحد نامتناهی نمیرسد زیرا] از بعضی از آنها اصولا برزخ مستقلی صادر نمی شود و[بلكه برازخ غیر مستقله مانند كواكب \_ مركوز در افلاك صادر میشود واز همین جهت است كه] اعداد برازخ مستقله "كمتر از عدد كواكب است واین قواهر كثیره باوجود كثرت متر تب اند وینا براین تر نیب است كه از نور اقرب نور مجرد دومی صادر میشود واز نور دوم نورسوم و همچنین نور چهارم و پنجم تااندازه بسیار<sup>3</sup>.

وهریک از این انوار مجرده بلاواسطه نورالانوار رامشاهده می کند و از ـ نورالانوار براو شعاعی میتابد<sup>.</sup> واز بعضی انوار قاهره نوری بر بعضی دیگرمنعکس میشود<sup>.</sup> پس هرنور عالی برمادون خود بمرتبه اشراقی می کند وهر نور سافلی از نورالانوار بوساطت نور مافوق خود رتبه رتبه شعاعی قبول می کند تا آنجا که نور

(1) كەنە فلك ودە عقل باشد.

(۲) زیرا این تخصص نمیتواند از ناحیهٔ ماهیت فلک هشتم باشد چهآنکه نسبت
 ماهیت آن به همهٔ افلاک یکسان است چون اجرام فلکی بسیطاند ویک طبیعت دارند.

 (۳) منظور از برازخ مستقله افلاک است واز برازخ غیرمستقله کوا کب است که در افلا ک است.

٤) یعنی در طرف نزول حدمعینی ندارد.
 ٤) زیرا حجایی یین آن ها نیست چدآنکه مقدس از مادهاند.
 (٥) زیرا حجایی بین آن ها نیست چدآنکه مقدس از مادهاند.
 (٦) یعنی علاوه برجهت مشاهده وجهت اشراق هریک از آنها نوری بردیگری منعکس میکند.

قاهره دوم از نورالانوار دومرتبه نور سانح می پذیرد' یک مرتبه بدون واسطه و مرتبهٔ دیگر بوساطت نور اقرب ونور سوم چهارمرتبه از نورالانوار نورسانح می پذیرد دم تکنی دمین او نیسند که سکنده میکند ته آنها با دینامان ما باد

دومرتبه نور دوم براو نور منعکس می کند". و یک مرتبه آنچه خود بدون واسطه از نورالانوار می پذیرد ومرتبهٔ چهارم آنچه از نور اقرب می پذیرد. ونور قاهر چهارم هشت مرتبه از نورالانوار نور سانح می پذیرد چهار مرتبه از ناحیه انعکاس نورسوم براو" و دو مرتبه از ناحیه نور دوم<sup>1</sup> و یک مرتبه بوساطت نور اقرب ومرتبهٔ هشتم از نورالانوار بدون واسطه نور سانح می پذیرد.

وهمچنین انوار سانحه در نزول متضاعف می شوند تا حدود زیادی زیرا انوار مجردهٔ عالیه بین انوار حافله ونورالانوار حاجب نمی باشند زیرا حجاب ازخواص ابعاد و شواغل برازخ بود باضافه اینکه هریک از انوار قاهره نورالانوار را مشاهده می کند و همچنانکه دانستی مشاهده غیر از اشراق وفیض شعاع بود و چون بدین۔ ترتیب انوار سانحه از نورالانوار متضاعف میشود پس چگونه است حال مشاهدت هر نور عالی نسبت به سافل واشراق نور او برسافل وحافل سافل بدون واسطه و بواسطه از لحاظ تضاعف انعکاس°.

بدانکه اشعهٔ برزخیه<sup>۳</sup> هرگاه بربرزخی از برازخ واقع شود برحسب کثرت آن اشعه نورآن برزخ اشتداد میابد<sup>س</sup>.

(1) يعنى از نور مانح فائض از نورالانوار دو مرتبه مى پذيرد يك مرتبه پدون واسطه كه حجابى دربين نيست ويك مرتبه باواسطة نوراقرب.
(٢) يعنى نور دوم همان دو مرتبة كه خود پذيرفته است برنور سوم منعكس كند.
(٣) يعنى نور سوم هرچهار مرتبة خود را برنور قاهر چهارم منعكس كند.
(٣) يعنى نور سوم هرچهار سرتبة خود را برنور قاهر چهارم منعكس كند.
(٤) تاهر دوم هم دو سرتبة نور خود را برآن منعكس كند.
(٥) يعنى چون تضاعف انوار سانحه از نورالانوار چنين باشد چگونه خواهد بود درطرف مشاهدة هرعالى نسبت به سافل واشراق نور هرعالى برمافل خود كه منعكس كند.
(٥) يعنى چون تضاعف انوار سانحه از نورالانوار چنين باشد چگونه خواهد بود درطرف مشاهدة هرعالى نسبت به سافل واشراق نور هرعالى برمافل خود ويرمافل سافل خود كه مشاهف الانعكاس اند به مافل واشراق نور هرعالى برمافل خود شود وياشراق بمادون خود كه مشاهدة هرعالى المافل خود كه منافل خود كه مافل منه كس كند.

(٦) یعنی اشعهٔ جسمانیهٔ عرضیه .
 (٦) یعنی پاندازهٔ اشعهٔ که واقع بربرزخ میشود نور آن برزخ شدت میابد .

وگاه باشدکه درمحل واحد شعاعهای[بسیاری)] اجتماع کندکه امتیاز آنها ممکن نباشد مگر بتمایزعلل آنها' مانند شعاعهای چراغهای متعددکه بسر دیواری بتابدکه از اینراه دانسته میشودکه شعاع حاصل ازهریک بجز شعاع حاصل ازآن دیگر است.

وازهمینجهت است که باوجود باقی بودن بعضی از آنها سایه بعضی دیگر بردیوار واقع میشود [درحال که اگر ظل حاصل از هریک عین آن دگر میبودچنین نمی بود] واین اشتداد اشعه [که بواسطه کثرت وتعدد چراغها بود] بماننداشتداد چیزی دیگر [ مانند اشتداد حرارت از نار<sup>7</sup>] نبود اعم ازاینکه اشتداد آن ازیک مبدأ و علت بود [ مانند همان مثال اشتداد حرارت آب از آتش] یا از دو مبدأ و علت [ مانند همان اشتداد حرارت آب از آفتاب و آتش]<sup>7</sup> که بعد از زوال مبدأ معلت [ مانند همان اشتداد حرارت آب از آفتاب و آتش]<sup>7</sup> که بعد از زوال مبدأ اشتداد نیز، اشتداد همچنان باقی بماند<sup>4</sup> [ و مثلا حرارت ماء بعد از زوال آتش و تابش آفتاب باقی میماند لکن اشعه بعد از زوال علل آنها که چراغها باشد ولومدت تابش آفتاب باقی میماند] و همچنین آن چراغهای متعدد نمیز بمانند اجزاء علت برای معلول واحد نمی باشندیهر نحو که آن معلول واحد فرض شود زیرا چراغهای متعدد نسبت بضوء دیوار اگرچه در ظاهر مانند اجزاء علت اند لکن با از بین رفتن یکی

(۱) یعنی چندین شعاع بریک محل جمع شود بطوریکه تمایز آنها میسر نباشد مگر به تمایز علل آنها چنانکه چند چراغ بریک دیوار بتابد تعداد اشعه از یکدیگر متمایز نیست وتنها از راه چراغها درمیابیم که شعاع هریک از دیگری نیست واز این جهت است که با بقاء یکی از آنها سایه آن دگر نیز نموده میشود.

(۲) یعنی بمانند اشتداد حرارت آب از آتش نباشد که از یک سده است.

(٣) مانند اشتداد حرارت آب از آفتاب وآتش .

(٤) چنانکه در آب پس از زوال مبده حرارت واشتداد حرارت همچنان آن اشتداد باقی میماند یعنی اگر مبدأ آن دو باشد وحرارت آب شدت یابد بعدا از زوال مبدء حرارت نیز آب در شدت گرما باقی می ماند لکن در ضوء چراغها بدین مان نیست که اگر صد چراغ باشد پس از خاموش شدن املا ضوئی باقی تمی باشد. از چراغهاعلىالظاهر أنضوء منتفى نخواهد شدا

وگاه بودکه اشتراقات بسیاری در یک محل مجتمع شوند همچنانکه اجتماع دوشوق درمحل واحد درین جا روابود .

( ولکن برازخ را علمی بفزون شدن هریک از آن اشتراقات نبود مرخلاف موردی که اشتراقات متعدده واقع برموجود زنده بود آن موجودی که نهذاتش از ذاتش پوشیده بود ونه آنچه براو اشراق می کند ونه آنچه از هریک از انوار براو افزوده میشود . [پس انوار مجرده ازاین تابش هاآگاهند برخلاف برازخ] .

وینا براین عدد بسیاری از قواهر مترتبه حاصل میشود که بعضی حاصل از بعضی دیگر بود باعتبارآحاد مشاهدات وبزرگی اشعهٔ تامه که عبارت از آحاد ۔ اشراقات کامله است واین قواهر عبارت از اصول اعلون اند. وسپس ازاین اصول بسبب تراکیب جهات ومشارکات ومناسبات آنها انواری حاصل میشود<sup>ن</sup>.

[که عبارت از فقر ذاتی، استغناء غیری ومحبت سافل بعالی وفیر عالی به سافل باشد] .

چنانکه بمثارکت جهت فقر باشعاعات وهمینطور بمثارکت جهتاستغناء با شعاعات ویمشارکت جهت قهر با شعاعات ویمشارکت جهت محبت باشعاعات و

(۱) یعنی بهر نحو که آن معلول واحد باشدزیرا چراغهانسبت یه ضوء واقع بردیوار اگرچه یمانند اجزاء علت است لکن ضوء علی الطاهر باانتقاء هریک از آن چراغها معدوم نمی شود برخلاف مثلا خانهٔ که مرکب اجزاء باشد که یاانتفاء هرجزء آن خانه سنتفی شود پس اگر هم مانند اجزاء علت برای معلول واحد باشد یطور مطلق واز نوع اجزاء علت برای هرنوع معلولی واحد نمی باشد ووضع خاصی دارد.

(۲) یعنی در سورد انوار اجتماع اشراقات در محل واحد بمانند اجتماع اشواق بود وهر دو هم سمکن وهم واقع است.

(۳) یعنی جسم هراندازه سورد تابش واشراقات ستعدد واقع شود عالم بآن اشراقات. نزونی آنها نشود چون برازخ اند ، برخلاف اینکه اشراقات ستعدد برسوجود حی بود آن آن نوع موجودیکه ذاتش از ذاتش غایب نبود ، تطب ص ۴۶۰.

(٤) مانند جهات نقر، استغناء، قهر، محبت ومشاركات این جهان.

بمشارکت هریک از اشعهٔ قاهره بعضی بابعضی دیگر و بمشارکت همهٔ انوارقاهره ومشاهدات ومشارکات ذوات جوهریهٔ آنها ویمشارکات بعضی از اشعهٔ آنها بسا بعضی دیگر تعداد بسیاری حاصل میشود ویمشارکات اشعهٔ همهٔ آنها بویژه اشعات ضعیفهٔ نازلهٔ همه با جهت فقر، ثوابت وکرات حاصل میشود وصورتهای متناسب ثوابت باعتبار مشارکت بعضی از اشعه با بمضی دیگر حاصل میشود.

ویمشارکت آن اشعه با جهت استغناء وقهر ومعیت ومناسبات عجیبهٔ ک بین آن اشعهٔ شدیدهٔ کامله و بواقی یعنی اشعهٔ غیر کامله بود انوار قاهره که عبارت از ارباب اصنام فلکیه است واصنام بسائط ومرکبات عنصریه حاصل میشود وهرآنچه درزیر کرهٔ ثوابت بود' پس مبدأ هریک ازاین طلسمات نور قاهری بود که وی صاحب طلسم بود وصاحب نوع بود وموجودی بود قائم بخود وذاتی بود نوری' وبرحسب وقوع ارباب طلسمات درتحت سیطرهٔ قهر و یامحبت ونیز برحسب اعتدالی که مبادی آنها را بود سعدیت و اعتدال کواکب وجز آنها مختلف میشود و وانواع نوریه قاهره اقدم ازاشخاص خود میباشند یعنی در عقل متقدم اند<sup>3</sup> وقاعدهٔ امکان اشرف اقتضا می کند که اینگونه انوار نوریهٔ مجرده موجود یا شند<sup>6</sup> [ زیرا آنها اشرف از انواع جسمانیه اند وچون موجودات اخسه که جسمانیا تند موجود ند

(1) اجسام علویه یاسغلیه بسیطه یاسرکبه
 (۲) منظور ارباب انواع ومثل نوریه افلاطونیه بود.

(۳) يعنى معديت ونحسيت كواكب برمسب چيزى بودكه موجب آن سعديت ونحسيت شود ويرحسب اختلائىكه در مبادى آنها بود ويا برحسب وقوع ارباب طلممات در تحت قهر وياسحبت و آنچه موجب سعديت ويا تحسيت ميشود مختلف بود.

(٤) یعنی انواع نوریه متقدم برطلمات خودند نوعی از تقدم علیت که تقدم عقلی است ویا تقدم در عالم عقول البته بهتر است که گفته شود منظور تقدم علی است که تقدم عقلی است.

(٥) يعنى قاعدة امكان اشرف ايجاب ميكند كه انواع نوريه متحقق باشند زيرا انواع نوريه اشرف از انواع جسميه اند وچون انواع جسميه موجودند پس اشرف هم كه ارباب آنها بود موجود باشد. ہس کٹف می کنیم کہ موجودات اشرف کہ انوار مجردہاند پیش از آنھا موجود ہودہاند] .

و وجود انواع جسمانید درعالم ما صرفاً امری اتفاقی نبود و از انسان بجز انسان پدید نیاید چنانکه ازگندم بجزگندم بوجود نیاید , پس انواعی که در این عالم وینزد ما محفوظاند صرفاً ناشی ازاتفاق نمی باشد و نیز صرفاً ناشی از تصورات نفوسی که محرك افلاك وحصول غایت آنهاست نمی باشد [ یعنی صرفاً ناشی از نفوس فلکیدنیست] زیرا تصورات نفوس فلکید حاصل از عللی است که فوق آنهاست<sup>3</sup> چه آنکه بناچار باید آن تصورات را عللی باشد<sup>3</sup> [ وعلل آنها مجرداتند] و آنچه را مشائیان عنایت نامیدماند [وآنرا علت انواع موجود در عالم دانند و همین طور انتقاش صورتهای آنها را در عقول علت نامیدهاند] بزوی باطل خواهیم کرد<sup>4</sup> [ که عبارت از تعقل وجود باشد از ناحیه نورالانوار] .

وقول به صور نوعیه منتقشهٔ در مجردات قاهره که مطابق با مادون خودبود

(۱) زیرا امور اتفاقی نه دائم است ونه اغلب وانواعیکه در این عالم وجود دارند ثابت اند یعنی باوجود تغییرات که در افراد هست انواع از لحاظ نوعیت ثابت است ووجود اخس دلالت بروجود اشرف میکند پس بدودلیل انواع جسمانیه ایجاب سیکند که علل ثابتی داشته باشند وآن علل ارباب انواع است - قطب ص و ۲۶.

- (٢) زیرا امور دائمهٔ ثابتهٔ که بریک نهج است سنتهی باتفاقات صرفه نشود .
  - ۳) بطوریکه بعضی از سشائیان گفته اند.

(٤) یعنی اگر نفوس فلکیه را تصوراتی باشد قطعا ناشی از عللی است که قوق آنها است وآن علل قوق پاید قواهر اعلون ویالاخره نورالانوار باشد ولازم آید که در نورالانوار جهات متکثره باشد.

 (ه) هرامری بناچار مستند به علت است واینگونه تصورات نفوس ایز باید مستند به عنت باشد وناچار آنها در مبادی اولیه است نه در مادون آنها .

(-) که گفته اند تعقل نورالانوا عبارت از وجود موجودات بود واز این راه دفع ایراد
 تکتر کرده اند درذات وینابر این علت وجود انواع عنایت هم نبود .

نیز نادرست است چه آنکه عالی از سافل منفعل نمیشود<sup>ر</sup> [درحال که حقیقت گفتار آنها باین بازگردد که عوالی از سوافل سنفعل میشود] .

وصورتهای عارضه در بعضی از مجردات قاهره نیز نتواند حاصل از صورتهای عارضهٔ در بعض از مجردات دیگر بود [ومثلا ناشی از صورعارضه در مجردات عالیه باشد] ' زیرا این فرض سرانجام بتکثر در نورالانوار منتهی میشود کیس نتیجه اینکه بناچار باید نوع انواع جسمانیه در عالم نور بود وقائم مذات خود بود و ثابت ولایتغیر بود <sup>:</sup> و نیز متصور نبود که انوار قاهره بطور متکافئیو دفعی و بدون ترتیب از ذوات نورالانوار صادر شده باشد <sup>2</sup> زیرا حصول کثرات چنانکه گذشت ازو متصور نبود<sup>1</sup> پس بناچار باید[درین بین] متوسطات مترتبهٔ طولیهٔ باشد<sup>۷</sup>

ونيز قواهر عالية مترتبه[يعنى متوسطات مذكوره] نتوانند اصحاب اصنام

( <sub>۱</sub> ) منظور این است که وجود انواع جسمانیه در این عالم ناشی از صورت های علمیهٔ تواهر نسبت به مادون خود هم نمیتواند باشد زیرا لازم آید که عالی از سافل منفعل شود و این امر درست نیست.

زيرا آنچه محقق است عكس قضيه است كه معلول از علت منفصل ميشود ته علت از معلول .

(۲) اگرکسی پرسد که چرا سمکن نباشد که صورتهای منتقشهٔ در مجردات ناشی از صورتهائی بود که در بعضی از مجردات قاهره است که ایراد انفعال عالی از سافل لازم آید جواب دهد. قطب ص ۳٤٩.

(۳) پس این فرض نیز باطل بود زیرا اگرگفته شود که انواع جسمانیه ناشی از صورتهای علمی است که در بعضی از قواهر است لازم آید که ذات نورالانوار متکثر شود .

(٤) یعنی نتیجهٔ فروض مختلف این میشود یعی نتیجهٔ بطلان قروض مختلف اثبات این معنی است که نوع اثواع جسمائی یعنی ارباب انواع خود در جهان تور بود وقائم بذات خود بود ومدیر اثواع جسمائیمهٔ موجود در این عالم بود.

ه) بعنی اینکه بعضی از آنها مترتباً علت بعضی دگر نیاشند.

(-) يعنى مطابق تاعدة الواحد لايصدر عنه الاالواحد.

 (v) یعنی باید انوارعقلیه متوسطهٔ باشد که دارای ترتیب طولی بود نه متکافی وبلکه هر عالی علت مادون خود بود . متکافئه باشند' [زیرا بین آنها ترتیب علی است چنانکه گذشت وهرعالی علت۔ مادون است] .

وبنابراین مقدمات واجب آید که اصحاب اصنام متکافئه صادر ازاعلین بود<sup>،</sup> و تکثر آنها نیز ناشی از مناسبات اشعهٔ بود که ناشی از اعلین بود واز آنها تابش میکند واگر فضیلت ویا نقصی درارباب طلسمات متصور بود از جهت کمال اشعه ویا نقص ناشی از آن اشعهٔ بود که متتضی وجودو کمالات آنها است<sup>3</sup> که در طلسمات هم عین همان بعنی نقص یا کمال ناشی از آن اشعات واقع وفائض میشود<sup>،</sup> تا آنجا که موجب میشود که نوعی از انواع برنوعی دیگر از وجهی نه از همهٔ وجوه مسلط شود <sup>۲</sup> واگر ترتیبات حجمیهٔ موجود درافلاك هم مستقیماً صادر از اعلین می بودند با حفظ ترتیب طولی، لازم میامد که مریخ بطور اطلاق از آفتاب وزهره اشرف بود

(۱) ژیرا تواهر مترتب به ترتیب علی میباشد واصنام متکافی اند پس علت آنها هم
 یاید متکافی بود وآن مثل نور ریه است.

(۳) نه خود اعلین بوند، ابتدا گوید متصور نبود که انوار متکافئه از نور الانوار بود با هم ویناچار باید متوسطاتی در بین باشد تا بتوسط آنها از نور الانوار صادر شوند وآن متوسطات هم باید مترتب طولی باشد تا تنازل کنندو به انوار متکافئه رسند والبته خود قواهر طولیه انوار متکافئه نبود وبنایر این انوار متکافئه صادر از اعلین بود.

(م) يعنى تكثر ارباب الواع مستند به تكثر اشعة ايست له از اعلين ترارش ميكند.

(٤) يعنى ناشى از كمال يا نقص اشعة بود كه برآنها فائض سيشود از ناحيه اعلين.
در متن چاپ تهران بجاى المتنضية لها المفيضة لها آمده است بنابر اين سيشود از جهه كمال و
نقص اشعة است كه از ناحية اعلين برآنها افاضه سيشود.

 (-) یعنی در نتیجه نتص و کمالی که در ارباب و انواع بود به خود انواع منتقل میشود.

(٦) یعنی همین امرکه نتص وکمال ارباب انواع به خود انواع منتقل میشودایجاب میکند که نوعی از انواع موجود در این عالم از وجهی برنوع دیگر مسلط شود چنانکه انسان از وجهی برشیر مسلط است وشیر از وجهی برانسان. [ چون شمس وزهره مادون الد از مريخ ] .

در حال که چنین نیست و بلکه بعض از آنها از لحاظ کو کب بزرگتر و وابعضی از لحاظ فلک، ویین آنها [ بمانند مجردات ترتیب ستنازل نبود و بلکه] وجوهی ازتکافؤ بود وینا براین بین اصحاب اصنام آنها نیز تکافؤ بود درآنهافضائل دائم تابت واستان آن مبتنی بر انفاقات نبود وبلکه مبتنی بر مراتب علل ومعلول بود آ پس انوار مجرده منقسم بدوقسم شوند یکی انوار قاهره که علایتی ووابستگی با برازخ ندارند نه بانطباع و نه بتصرف ودربین این انوار قاهره یکی انوارقاهره اعلون/ند .

[که طبقهٔ طولیه<u>ٔ مترتبهٔ درنزولند]</u> ودیگر انوار قاهرهٔ صوریه یعنی ارباب اصنام[که طبقهٔ عرضیه متکافئه اند] ودوم انوار مدیرهٔ برازخ اند<sup>م</sup> اگر چه منطبع در برازخ نمی باشند[ بلکه تعلق تدبیری دارند] <sup>م</sup>که از هرصاحب صنمی ۱۰ درظل

(۱) زیرا فلک مریخ همان فلک آفتاب وزهره است ونیز لازم میاید که مریخ بر تمام آنچه مادون او است اشرف باشد زیرا در ترتیب وجودی مریخ مقدم بود پس اگر افلاك با حفظ ترتیب طولی از اعلین صادر میشدند لازم میامد که مریخ که مقدم برهمه است حتی از آفتاب وزهره هم شریفتر بود.

- (v) زیرا آثار معلول قهراً مستفاد از آثار علت است.
  - (٣) يعنى آثار واحوال ديكر.

(٤) عقلا امور یکنواخت دائم ثابت نمی تواند ناشی از اتفاق باشد پس مبتنی برعلل
 ومعلول است. تطب ص ٥ ٥ ٥ ٠ ٠

( ہ) یعنی کاملا مجردند نہ منطبح دربرازخ اند وندمتصرف در برازخ است یعنی نہ ازنوع روح حیوانی است ونہ نفس ناطقہ فلکی وانسانی .

(¬) که طبقهٔ طولیه مترتبهٔ در نزول على است.

(v) پس انوار تا هره خود دو قسم است یکی قاهرات طولیه مترتبه ودوم ارباب اصلام
 که طبقهٔ عرضیداند .

(۸) قسم اول یعنی انوار منقسم شوند بدوقسم یکی انوار قاهرهٔ که وابستگی باماده ندارند ودیگر انواری که مدیر برازخاند که نفوس باشند.

( ) يعنى تقوس منطبعه تبود بلكه نقوس مدبرة ناطقه بود.

(. .) رب النوعي كه مدير يرازخ اند.

برزخی وی و باعتبار جهت عالیهٔ نوریه او نور مدبری حاصل میشود واز جهت . فتریت او نیز برزخی حاصل میشود و حصول این نور مدبر آنگاه بود که برزخ او قابل تصرف نور مدبر شود' [و قابلیت آنرا حاصل کند] .

و نور مجرد، قبول اتصال وانفصال نمی کند زیرا انفصال گرچه عبارت از عدم اتصال بود لکن عدم محض نبود و بلکه عدم ملکه بود و از این جهت است که انفصال اطلاق نمی شود مگر در موردیکه اتصال در آن ممکن بود وجهات نقر قواهر اعلون در برازخ مشتر که ظاهر میشود[که مظهر آنها میباشند] و ویز جهات نقر قواهر اعلون بجهت[وازراه] نقریتی که از نوریت آن[اصحاب وارباب طلمات] میکاهد دراصحاب طلمات ظاهر میشود[ بنابراین ازوجود جهات نقص دربرازخ

(۱) یعنی موقعی از هر صاحب صمی در ظل برزخی او نفس مدہری حاصل میشود که برزخ او قابل تصرف نور مدبر باشد زیرا نفس برهر برزخی افاضه تمی کند وبلکه بر برزخی افاضه میکند که مستعد قبول فیض باشد. قطب ص۳۵۳.

 (٣) نه عدم محض زیرا عدم ملکه است واز این جهت است که گفته نمی شود مکر در موردی که اتصال در او ممکن باشد.

(۳) غرض از این مطلب این است که بگوید حصول نفس ناطنه از ارباب اصنام بانفمال چیزی از ونبود وبلکه بدان نحوی است که پیش از این گفته شد که طبقهٔ طولیه از ممکنات بناچار دارای جهتی است نوری که عبارت از استناد آن باشد بنورالانوار وبوسیله این جهت وباستناد آن، طبقهٔ انوار مجردهٔ عرضیه صادر میشود یعنی ارباب اصنام نوعیه وهیآت نوری آنها وهمین طور بناچار باید در طبقهٔ طولیه جهت ظلمتی هم باشد که عبارت از استیاج آنست به عیر واز این جهت برازخ مظلمه وهیات آنها صادر سیشود واگر نه مدور اجسام از عقول طولیه سمنخ بود وچون بیان شد که ثوابت و کرات ثوابت ممکن نیست که از عقل اول ویا یکی از عوالی طولیه صادر شوند وهمچنین ممکن نیست که از سوافل عرضیه صادر شوند پس بناچار مسلم وستین شد که مبدور آنها از قواهرازجهت فتری است که در آنها هست. قسمت بعدی ستن این سعنی را افاده میکند.

(٤) منظور از برزخ مشترک کرهٔ ثوابت است که مظهر فقر اعلون است ومشترک بین همه انوار عرضیه وجهات فتر انوار عالیات است. مشترکه وارباب اصنام کشف سی کنیم که در قواهر اعلون هم فقر و نقص وجود دارد ] .

وجهات فقر درانوار سافله بیش از انوار عالیه بود ٔ وچنانکه گذشت امور مترتبهٔ مجتمعه باید متناهی باشند ویدین جهت از هرنور قاهری بطور بینهایت نور قاهر دیگری صادر نخواهد شد .

وهمچنین ازهر کثرتی بطور بینهایت کثرتی صادر نمیشود؟ وهمچنین از هرشعاعی بطوربینهایت شعاعی صادر نمیشودد پس نقص وجودی[درترتیب منازل] جواهر انوار نازله بدانجا منتهی میشود که کلا مقتضی صدور چیزی نبود؟ .

و [ بهرحال چنین نیست که از هرقاهری بطور مستمر ولاینقطع قاهری واز کثرتی، کثرتی لازم[ید] اگر لزومی دربین باشد این است که از قاهر قاهر و از کثرت کثرت صادر شود[ بعبارت دیگر کثرت باید از کثرت صادر شود ' وقاهر از قرهر ونه

(۱) یعنی علاوه براینکه مظهر جهات نقر آنها برزخ مشترک است اصحاب طلسمات
 هم هست وجون ارباب انواع مظهر نقر اعلون است از نوریت آخها کاسته شده است ونوریت
 ارباب انواع ناقص تراز انوار مجرده است.

 (٣) جهات قدر طبقهٔ عرضیه از انوار بیش از جهت قدری است که در انوار عالیه ویا طبقهٔ طولیه است.

(٧) يعنى بالأخره بايد پايان پذير باشد.

(٤) یعنی از جهات سوجودهٔ کثیره در انوار کثرتی صادر میشود مانند برازخ وانوار عرضیه واریاب اصفام لکن باید پایانپذیر باشد.

ها منظور این است که که همهٔ این مترتبات وعلل وسعلولات ستفاهی اند.

(۲) یمنی هراندازه نزول پیدا کند ناقص تر شود وتاآنجابرسد که دیگر متنخی مدور چیزی نباشد همانطور که مثلا شعاع انعکامی از این خانه بدان خانه منتقل وضعیف واضعف شود تاآنجا که دیگر شعاعی نباشد. قطب ۵۰۰۰.

(v) این عبارت باصل مطلب باز میکردد منظور این است که ملازمهٔ بین کثرت از کثرت وقاهراژقاهر باین معنی نیست که بطور بی پایان قاهر منشأقاهرو کثرت منشاء کئرت باشد بلکه منظور این است مابین کثرت معلول و کثرت جهات در علت ملازمه است و قاهر معلول حتماً باید از قاهر علت صادر شود نهآنکه از هر کثرتی بطور لزوم و بی پایان کثرت آید و از هر قاهری بطور بی پایان قاهرات مترتبه آید ، زیرا واجب است که کثرت صادر از کثرت بود نه آنکه واجب باشد که ازهر کثرتی کثرت آید یعنی عکس آن درست نیست. اینکه از هرکثرتی الزاماً بایدکثرت صادر شود تا به بی پایان انجامد] . و چون افلاک زنده اند و آنها را مدبراتی بود مدبرات آنها علل اجرام آنها نبود زیرا هیچگاه علت نوری بصبب جوهر غامق کمال نیابد .

ونيز [جوهر] غاسقرا نرسدكه علت نورى خودرا بعبب وجود علاقه \_ مقهور خود گرداند [زيرادرشأن علت استكه معلول خودرا مقهور گرداند نه بر \_ عكس لكن ميدانيم كه غاسق مدبر خودرا مقصور خود ميگردانلا بسبب علاقه كه بين آنها هست پس نتيجه اين ميشود كه مدبرات علل غواسق نمى باشند ويلكه علل غواسق فلكيد عبارت از طبقهٔ عرضيه يعنى انوار عرضيه اندكه اصحاب اصنام وارباب طلسماتند] پس مدبر افلاك انوار مجرده اندكه ما آنها را انوار اسفهبديد ناميده ايم" [پس براى افلاك هم نفوس منظبعه هست وهم نفوس تاطقه] .

واین امر تورا رهنمون شود باینکه بنزد نورالانوار وجود جهات قهر ومحبت ضروری است<sup>ع</sup>

[قهر از ناحیه قاهر عالی ومحبت از تاحیه قاهر سافل ومعلول] ویاز معلوم شدکه در قواهر دوجهت بود یکی جهت ظلمت فقری ودیگر جهت استنارت استغنائی و بنا براین [از چهات فقر، استغنا، قهر ومحبت] در جهت معلولات اقسام سرکبهٔ حاصل خواهد شد وبدین صورت درمیآید:

یعنی نفوس مدیرهٔ که در آنها تصرف کند.

(۲) یعنی بجو هرفلکی کمال نیابد زیرا علت اشرف از مملول است ومستکمل بغیر باید اخس از آن باشد لکن نفوس فلکیه مستکمل به افلاک اندیس علت افلاک نمی باشند.

(۳) زیرا از شأن علت این است که معلول خود را مقهور کند نه بر عکس در حال که محواسق بسبب علاقتی که مدیرات بآنها دارند یعنی مجرد از ماده اند نه از علاقه ویسبب همان علاقه از وجهی مقهور ایدان وغواستی خودند پس مدیرات علل محواستی نمی باشند وینا بر این علل مدیرات از یاب اصنام ویا انوار طبقهٔ عرضیه اند ـ قطب ص ٤ هم ... بنا یر این مدیر اجرام فلکی نوری دیگر بود که بنام نور اسفهبد نامیده شده است .

(٤) قهر درجهت نورالانوار ومحبت در جهت تواهر دیگر که معلولند. زیرا هرعالی قاهر ساقل است وهرساقل عاشق وسشتاق به عالی است. نوری که براو قهر غالب بود، نوری که بر او محبت غالب بود ودرستنیرات کوکیه غوامتی بود [ مانند ماه و آفتاب] که در آنها قهر غالب بود و نیز از-ستنیرات کوکیه[مانند زهره] غامتی بود که در او محبت غالب بود و همچنین غوامتی غیر ستنیرهٔ بود که در آنها قهر غالب بودمانند اثیریات<sup>\*</sup> [ یعنی فلکیاتی که از فعاد، خرق والتیام مبری اند ومؤثر در عنصریات] وغوامتی بود که برآنها محبت و ذل غالب بود وآن عبارت از عنصریاتی است که مطیع اثیریات و عاشق اضواه آنها بود<sup>\*</sup> که در هنگام احتجاب از اضواه آنها بسی زشت نمایند وچون نار نسبت به اثیریات قرب مکانی دارد اورا قهری است نسبت بمادون خود<sup>\*</sup> که شرح آن را بعد آ خواهیم گفت<sup>\*</sup>.

بدانکه برای هریک از علتهای نوری نسبت به معلول خود محبتی و قهریاست وبرای هرمعلولی نسبت بعلتخود محبتی است که ملازم باذل است.

وبدین جهت است<sup>۳</sup>که ترتیب وجود برحسب تقصیحاتی مانند نوریت و محمیت و محبت و قهر وعزتی که لازمهٔ قهر است نسبت به سافل و ذلتی که لازمهٔ محبت است نسبت به عالی بر مبنای ازدواج جهات و درآمیختگی آن جهات بایکدیگر گردید چنانکه خدای بزرگ فرماید «ومن کل شیئی خلقنا زوجین لعلکم تذکرون» .

- (1) مائند آفتاب وما هتاب که قاهر ظلمت وقاهر متارگان دیگرند.
  - (ج) مانند زهره.
- (٣) زيرا عنصريات مطيع وفرمانبردار افلاك واشعة فلكيه است.

(٤) یعنی دربین عنصریات نارنیز نسبت به هنامر دون خود قاهر است این مطلب موالق بانظر خود شیخ نمی،اشد زیرا چنانکه خواهیم دید وی منکر وجود عنصر آتش است بالاستقلال .

(٥) شيخ بعداً عقيد خود را ينان ميكند كه مراد از نارهواممار متلاصق باللك
 است.

(٦) رجوع باصل مطلب است يعنى يدين جهت كه انواز مشتمل براين اقسام واز
 دواجات است .

# فصل در تتمه کلام در باب لوابت و پارهٔ از کواکب

چون نظام وجودی توابت برگزاف نبود بناچار ظل وسایهٔ از ترتیب ونظام عقول میباشدن

و از جملهٔ ترتیبات ونظامات عالم وجود وبلکه کواکب [بیشماری که] در نظام ثوابت هست اموری بود که دانش بشر بدانها راه نیافته است [واحاطت نیابد] و حصر عجایب عالم اثیر و نسبت های افلاك در عدد وتعداد متقین امری بس دشوار بود <sup>۲</sup> ونیز مانعی عقلی نبود ازاینکه وراء فلک ثوابت نیز عجایب دیگری بود <sup>۳</sup> و همین طور منعی نیست که در خود فلک ثوابت عجایبی بود که ما ازادراك آنها ناتوان باشیم ودانش ما بدانها نرسد.

× بدانکه در عالم اثیر موجود میت ومردهٔ نبود<sup>؛</sup> وسلطان انوار مدبرهٔ علویه وقوای آن همواره بتوسط کواکب بافلاك میرسد وهم از ناحیهٔ آنها است کـه قوای بدنی منبعت میشود و کوکب [نسبت بفلکی که مرکوز درآن،ود] بمانند عضو رئیس مطلق او ہود' وہ ہورخش » که عبارت از طلسم شہریور ہود' ، نوری است

(۱) یعنی از نظاماتی که در ثوایت است کشف میکنیم نظامی را که در انوار مجرده
 است زیرا معلول اثری از علت بود.

(۲) یعنی وتوف وآگاهی برتعداد عجایب عالم اثیرو ونسبتهای افلا که امری دشوار
 است.

(م) يعنى ممكن است افلاك وكواكب ديگرى بود .

(٤) و بلکه همهٔ موجودات عالم اثیر زنده اند زیرا مانطور که گفته شد هرفلکی ستحر ک باراده بود وحر کت هرفلکی مخالف باحر کت آن دگر بود ویاموانی ستحر ک باراده بود. و برای هر نفس فلکی مدیری بود.

( ه) نسبت آن به فلکی که مرکوز در آنست مانند نسبت قلب است به بدن.

(٦) هورخش به بهلوی نام آفتاب است وطلسم شهریور نام بزرگترین انوار طبقه عرضیه است یعنی بزرگترین ارباب امنام نوعیه. قطب ص٥٥، باید توجه داشت که برای نقوس ناطقه قلکیه قائل به مدابرات دیگر میباشند.لکن در باب نفوس ناطقه انسانی خود نفس ناطقه وا مدبر کالبد میدانند. شدیدالضوء فاعل روز و رئیس آسمان و این همان چیزی است که در سنت اشراق تعظیم آن واجب بود و فزونی آن برکواکب تنها بمجرد سقدار و قرب نبود و بلکه بشدت نوریت هم بود . زیرا آنچه از ثوابت و سیارات در شب دیده میشود ، سقدار مجموع آنها به یقین بیش از مقدار آفتاب بود یاندازهٔ که قابل قیاس نبود و یا وصف این فاعل روز[وموجدآن] نمی باشند' .

## فصل در بیان دانش خدای متعال براساس قاعده اشراق

چون روشن شد که شرط ایمار انطباع شیع میصر در رطوبت جلدیه ویا خروج چیزی ازچشم نبود ویلکه عدم حجاب بین باصر و میصر در دید کافی بود زیرا در هنگام مقابلهٔ عضو باصر باستنیر برای نفس علم اشراقی حضوری بر میصر حاصل میشود و میصر را اداراك میکند<sup>7</sup> و چنانکه گذشت نورالانوار خود برای ذات خود ظاهر بود وغیر او نیز برای او ظاهر بود<sup>2</sup> پس هم عالم به خود وهم عالم بغیر خودبودو کوچکترین چیزهای آسمان وزمین ازاو پنهان نبود زیرا اوراهیچ چیزی از موجودات عالم محجوب نمی کندوچون هیچ چیزی اورانتواند ازچیزی محجوب گرداند<sup>4</sup>

(,) ویلکه علل عالم جسانی بود ویوسیلهٔ اواستزاجات عنصری کمال یابد. قطب ص ۲۰۷. ۳۰۷.

(۲) یعنی باوجودیکه مقدار مجموع ستارکان وسیارات بطور قطع بیش از خورشیدند موجب پدیدار شدن روز نمی باشند پس اشرقیت خورشید تنها به بزرگی مقدارش نیست ویلکه از جهت شدت نوریت هم میباشد.

۲۰۰۰ (۳) یعنی در هنگام عدم حجاب از ناحیه نفس علم اشراقی حضوری برمیصر واقم میشود واو را ادراک میکند وچون عدم حجاب در علم اشراقی حضوری کافی است ونورالانوار هم نور محض استوخود از ذات خود محجوب نیست وموجودات دیگر هم براو پوشیده نمی باشند پس علم او به خود وبه غیر خود عبارت از عدم حجاب بود بین او و غیر او وبین او وخود ار قطب ص۸۵۰ .

(٤) زیرا حجابی در بین نیست.

ی او جون این او ولین موجودات عالم حجابی نبود پس تمام موجودات را بعلم اشراقی حضوری دریابد واین نوع علم اشرف انواع علم است و علم او یامور از راه وجود صور در ذات او نبود تاتکتر در ذات او لازم آید. پس دانش ویینائی او یکی بودو نوریت او عبارت از قدرت او بود زیرا نور لذاند چیزی است که لذاته فیاض بود.

و مشائیان وپیروان آنان گفته اند که علمواجب الوجود زائد بر ذات اونبود'. و بلکه عبارت از عدم غیبت او بود از ذات خود که مجرد از ماده است . و گویند: وجود اشیاء عبارت از علم اوست باشیاء' پس میتوان بآنان گفت [ علم او باشیاء نمی تواند سبب وجود اشیاء شود زیرا] ۲ اگر علم پیدا کند و سپس از علم او چیزی لازم آید وموجود شود لازم آید که علم او [بآن اشیاء] متقدم بر وجود اشیاء و بر عدم غیبت او از اشیاء بود زیرا عدم غیبت از اشیاء' بناچار بعد از وجود اشیاء بود [زیرا محال است که عدم غیبت در حال عدم اشیاء باشد ویا عدم در خارج و یا درعلم خدا باشد چون دراین فرض هم تکثر در زات لازم آید] وهمان طور که معلول او غیر از ذات او بود علم او بمعلولش نیز غیر از علم او بذاتش بود .

واما آنچه در پاسخ این ایرادگفته شده است که علم او به لازم ذاتش منطوی است در علم او بذاتش سخنی است بیهوده و اصولا چگونه علم باشیاء مندرج در سلب بود که تجرد ازماده امری سلبی بود وعدم غیبت نیز امر سلبی بود

(۱) زیرا باوجودیکه علم بنزد آنان عبارت از حصول صورت معلوم است در عالم اگر
 علم او زائد برزاتش بود لازم آید تکثر در ذات باشد. قطب ص ۹ ه ۳۰.

(ج) يعلى صرف علم او باشياء محصل وموجد اشياء است. قطب ص ٩ ه. .

(ع) ایراد این است که علم او باشیاء سبب وجود اشیاء نمی شود زیرا اگر چنین باشد لازم آید که علم او باشیاء مقدم بروجود اشیاء باشد زیرا علت بالذات باید متقدم برمعلول باشد وزیز علم او متقدم برعدم محیبت از اشیاء باشد زیرا عدم غیبت اشیاء از علم او بعد از وجود اشیاء است نخست باید اشیائی باشد تا از ذات اوغایب نباشد. این ایراد در متن بیان شده است.

(٤) منظور عدم غیبتی است که در تعریف علم او آوردهاند.
 (٥) زیرا علم او بنزد این چنین کس یعنی تائل بانطواء سلبی است.
 (٥) زیرا علم او بنزد این چنین کس یعنی تائل بانطواء سلبی است.
 (٦) خلاصة قول در انطواء این است که خدا عالم بذات خود میباشد وعلم او بذات خود مبدأ همة علوم وعلم او باشیاء است پس علم او به همه اشیاء منطوی در ذات او است وعدم نمیبت هم امری سلبی است.

زیرا جایز نیست که از عدم غیبت حضور خواسته شود [ تا اینکه ثبوتی باشد]

زیرا هیچ چیزی بنزد ذات خود حاضر نشود [ و نتوان گفت که چیزی بنزد خود حاضر است] <sup>،</sup> .

زیرا آن چیزی که حضورمی یا بدغیر از آن کسی است که بنزد او حضور می یا بد می می معرو گفته نمی شود مگر در دوچیز و بلکه از عدم غیبت اعم از حضور خواسته میشود ، یس چگونه ممکن است علم او به غیر مندرج درسلب بود و آنگهی [دربیان اینکه علم به لازم منطوی در علم بملزوم نیست] گوئیم که -ضاحکیت چیزی بود غیر از انسانیت وینا براین علم به ضاحکیت هم غیر از علم بانسانیت بود وعلم به ضاحکیت بنزد ما منطوی در علم بانسانیت نمی باشد زیرا انسانیت نه بالمطابقه ونه بالتضمن دلالت بر ضاحکیت ندارد و بلکه دلالت انسانیت برضاحکیت بدلالت خارجی بود میر از صورت بخواهیم بانفعل ضاحکیت را بدانیم م مورت دیگری داریم غیر از صورت ضاحکیت [یعنی احتیاج به صورت انسانیت داریم] ا

(۱) یعنی معقول نیست که چیزی حاضر بنزد خود باشد.
 (۲) پس عدم نمیبت حضور نیست تاامری ایجایی باشد ویلکه امری سلبی است.
 (۳) چیزی که حاضر میشود و کسی که بنزد او حضور حاصل میشود.
 (۶) اگر عدم غیبت ذات باشد از غیر خود تفیر به حضور میتوان کرد واما اگر عدم غیبت ذات باشد از غیر خود مطبر میشود می دوان اگر عدم می دوان تفییر کرد.
 (۵) نصبت به غیر میکن است اثبات وایجاب باشد البته عدم نمیبت ذات از ذات مندرج
 (۵) نصبت به غیر میکن است اثبات وایجاب باشد البته عدم نمیبت ذات از ذات مندرج

- (-) در بیان این معنی است که علم به لازم سنطوی در علم بملزوم نیست.
   (v) خارج از ذات بود.
  - (٨) علم نعلى به ا حكيت پيدا كنيم.

(۹) یعنی در دانش انسان صورت ضاحکیت کافی نیست بلکه نیاز داریم که صورت انسانیت هم در ذهن ساحاصل شود تااینکه ذهن سااز او بطریق التزام به ضاحکیت رود پس اگر خواسته باشیم ضاحکیت را بدانیم صورت آن تنها کافی نیست بلکه نیازسندیم که صورت انسان را هم بدانیم تاذهن سااز سلزوم بلازم رود. وبدون آن صورت [انسانیت]، خاحکیت برای مابالقوه معلوم بود' واما آنچه در مقام فرق بین علم تفصیلی بمسائل ویین علم بالقوه بآنها' و بین مسائلی کسه خود بخود یاد آوری میشود و میس انسان از قبل نفس خودعلم بیاسخ آنها میابد مثال زدهاند در اثبات مدعای آنان سودمند نبود[گفته اند یکی علم تفصیلی بمسائل است دیگر علم بالقوه وسه دیگر تذکر قهری] ازیرا آنچه انسان از طرف نفس خود در هنگام عرض مسائل میابد علم بالقوه است. که از طرف نفس خود ملکه و قدرتی بر پاسخ آن مسائل یادآوری شده میابد و البته این قوه از قوه که پیش از پرش حاصل است نزدیکتر بوجود است. زیرا قوت را مرا تبی است از

لکن مادام که یک یک مسائل بنزد او حاصل نشود عالم بپاسخ هریک یک آنها بخصوص نمیشود. در حال که ذات واجب الوجود منزه وپاك ازاینگونه چیزها است.

وآنگهی هرگاه «جیم» [ ذات خدا ] مثلا غیر از«ب» [ لوازم ذات] بود<sup>۳</sup> پس سلم امری [که عبارت ازعدم غیبتاز ذات،اشدکه علم او است]<sup>۰</sup> چگونه میتواند علم بهردو[هم ج وهم ب] باشد<sup>م</sup> ودر عین حال عنایت به کیفیت نظامی

(1) پس علم بلازم یا بالفعل است وآن در هنگامی است که علم بملزوم حاصل شده باشد ویا بالقوه است وآن در هنگام عدم علم بالفعل است بملزوم ودر هرمال بدون حصول صورت انسانیت وقبل از آن ، ضاحکیت برای مابالقوه معلوم است.

(۲) يعلى بسائل

(۳) یعنی این فرق واستیاز اثبات ادعای آنها را که گویند علم بلازم منطوی در علم مملزوم است محرز نمی کند.

٤) احسب قرب وبعد از وجود.

(ه) یعنی حلول صورت در ذات او واینکه علم او بالقوه باشد وبنابراین علم او یموجودات بروجهی که سشائیان گفته اند نمی باشد .

(٦) «جیم» یعنی ذات او، غیر «باء» بود یعنی غیراز لوازم آن بود که علم بغیرباشد.

 (v) یعنی سلب علم او بقول ستائیان که گفته اند علم عبارت از عدم غیبب از ذات مجرد از ساده است.

(٨) يعنى هم علم به جيم باشد وهم علم به دباء» يعنى ذات ولوازم آن.

باشد که آن دورا واجب است<sup>ر</sup> [زیراگفتهاند عنایتعلم واجب است به کیفیت نظام وجود] .

و اما اگر علم او باشیاء حاصل از اشیاء بود پس باید عنایت وعلمدیگری طلب شود که متقدم بر اشیاء بود .

پس حق در باب علم خدا همان قاعدهٔ اشراق بود .

وآن این است که علم او بذاتش عبارت از این بود که او نور لذاته بود و وعلم او باشیاء [دیگر] باین است که [آن اشیاء بنحو حضور اشراقی] برای او ظاهر باشد<sup>4</sup> اعم از اینکه بنفسه و ذواتشان حاضر بنزد او باشند [ مانند اعیان موجودات از مجردات ومادیات وصور ثابته آنها در پارهٔ از افلاك] و یا به متعلقات آنها[ مانند صور حوادث ماضیه ومستقبلهٔ ثابتهٔ در نفوس فلکیه که بنفسه بسرای او ظاهر نمی باشند. ولکن به متعلقاتی] که بطور سبتمر مواضع شعور مدبراتعلویه<sup>4</sup> اند برای او ظاهرند.

و علم او پاشیاء" بنحو اضافت بود ' [زیرا صرفاً عبارت از ظهور اشیاء بسود

(۱) یعنی جیم ویارا یعنی علم بملزوم و لازم را ویالاخره چگونه تواند هم علم یسه
 لازم وسلزوم یعنی ذات ولوازم ذات باشد ودر عین حال عنایت به نظام وجود باشد.

(۲) زیرا علایتوعلمی که حاصل ازائیاء استچون متاخر از وجود آنها استنمی تواند عنایت و علم بآنها باشد زیرا حاصل از آنها است.

(٣) که مذهب اهل ذوق و کشف است.

٤) برسيل حضور أشراقي.

(ه) آنچه بذاته وینفسه برای او ظاهر بود سانند اعیان موجودات اعم از مجردات و مادیات وصور ثابتهٔ در فلکیات وآنچه به متعلقات آنها ظاهر برای او میباشد مانند صور حوادث گذشته وآینده که ثابت در نفوس فلکیه است که بسبب متعلقات خود که هموار مواضح شعور مستمرندظاهرند که نفوس فلکیه اند که همواره شاعر وآگاهند به صورتهای خود وصور حوادث ماضیه وآینده.

- (٦) يعنى علم أو باشياء.
- (v) زیرا عبارت از ظهور اشیاء است برای او.

برای او و ظهور چیزی برای چیزی صرف اضافت یکی نسبت بدیگری بود] وعدم حجاب [که درغیر او شرط ابصار است] امری است صلبی' [ودرادراك اوشرط نبود زیرا بین او وبین اشیاء جحابی نبود] وآنچه براین امر دلالت دارد که درعلم حق باشیاء همین اندازه[ یعنی ظهور اشیاء برای او] کافی بود این است که چون ابصار به میل اضافه ظهور چیزی برای بصر با شرط عدم حجاب حاصل میشود پس [در باب ابصار وادراك خدا چون حجابی نیست] صرف اضافه او بهر آنچه ظاهر است برای او عبارت از ابصار وادراك اواست وتعدد اضافات عقلیه موجب تکتر در ذات اونبود<sup>2</sup> چنانکه قبلا بیان شد.

واما عنایت [بدان نعوکه مشائیانگفته ونابت کردهاند] حاصلی ندارد و اما نظام شگفت آور ازوجود لوازم ترتیب شگفت آور [یین مجردات عقلیه] و نسبتهائی است که از لوازم مفارقات واضواء منعکسهٔ آنها است چنانکه گذشت واین عنایت از جمله اموری است که [مشائیان] بواسطهٔ آن قواعد اصحاب و پیروان حقایق نوریه راکه ذوات طلسمات وارباب انواعند باطل میکنند [و گویند علت وجودونظام جسمانی تنها عنایت است] واصولا عنایت بدین معنی که کرده اند فی نفسه [و بدون توجه به نتائجی که آنها گرفته اند] باطل است .

ینی عدم حجابی که شرط ابصار است امر سلیی است ودر ادرا ک حق احتیاجی بان نیست زیرا چیزی او را از چیزی دیگر حاجب نبود تااینکه نفی حجاب شرط بود چنانکه در ابصار شرط است.

- ۲) یعنی همان ظهور اشیاء برای او کانی بود.
- (٣) اضافات عقلیة که برای او نسبت باشیاء زیادی هست.

(٤) ژیرا از تعدد اضافات تکثر در ذات لازم نمی آید زیرا همهٔ اینها بیک اضافه باز میگردد و آن اضافهٔ مبدئیت است.

- (a) يعنى عقول **مج**رده.
- (٦) ئەمجمول علايت.
- (v) زبرا اینان گویلد علت نظام جهان جسمانی عنایت است نه ارباب طلممات.

وچون قول[ به عنایت] باطل شد<sup>،</sup> پس متعین است که ترتیب نظاموجودی برازخ ناشی از ترتیب انوار محضه و اشراقات متدرجهٔ آنها در نزوّل علی بود، آن ترتیب علی که در برازخ ممتنع بود<sup>،</sup> .

بدانکه هرگاه درسطحی از سطوح میاهی وسپیدی جمعشوند، سپیدی آن نزدیکتر [از میاهیآن] دیده میشود زیرا سپیدی مناسب تر به ظاهر است وظاهر مناسب تر به نزدیکی وسیاهی دورتر[ دیده میشو]چون مقابل چیزی است که درسیدی گفتیم .

پس در عالم چون انوار معض منزه از بعد مسافتاند هرنوری که درمرانب ونظام علل بالاتر باشد از جهت شدت نوریتنزدیکتر بفرودترین مراتب وجود بود" [که فرمود نحن اقرب الیکم منحبلالورید] .

پس منزه ویاك است آن موجودیكه ابعد و اقرب وارفع وادنی است<sup>۳</sup> . و چون او اقرب است تأثیر او درهر ذاتی و كمالات آن ذات اولی بود از

(۱) یعنی قول به عنایت واینکه علت نظام آفرینش وترتیب آن عنایت باشد.
 (۲) زیرا جسمی نتواند علت جسمی دیگر شود چنانکه بیان شد.
 (۲) شبیه تر به نور است ونور نزدیک تر می نماید. عبارت متن دشوار و خالی از تعقید نیست.

(٤) یعنی دورتر به ظاهراست یعنی دورتر از نور است وآنهم دورتر از دید است. ویتول قطب اشبه به خفی است که خفی هم اشبه به دوری است. وینابر این سپیدی همشکل نور است وسیاهی همشکل ظلمت واز این جهت است که تمام الوان در برابر سپیدی معلوم سیشود ودر برابر نور.

(ه) بنابر این ذات نورالانوار که در مرتبت بالاترین است از جهت شدت نور انیت نزدیک<sup>ی</sup>تر به عالم جسماتی است واقرب الاشیاء النا از جهت شدت ظهورش پس ابعدا توار اقرب بمااست پس ذات واجب هم ابعد است ازما چون در بالاترین مرتبة عقول وانوار است و هم اقرب است از جهت شدت نوریت.

(٦) ذات نورالانوار.

موجودی دیگر ونور خود مغناطیس قرب بود [مولاناگوید : رو مجرد شو مجرد را ببین ].

فصل در قاعده امکان اشرف براساس سنت اشراق

واز جملهٔ قواعد فلسفهٔ اشراق آن بودکه هرگاه ممکن اخس موجود بود لازماستکه ممکن اشرف پیش از آن موجود بود زیرا هرگاه نورالانوار ازناحیه جهت وحدانی خودمقتضی موجود اخس ظلمانی بود جهتی دیگرکه مقتضی موجود اشرف باشد دراو باقی نخواهد ماند۲.

پس دراین هنگام اگر موجود اشرفی فرض شود[که صادر از واجب الوجود نباشد قهراً وجود او]مستدعی جهتی است که آنرا اقتضا کرده باشد وقهراً آنجهت بایدچیزی باشداشرف از جهتی که در نورالانوار است<sup>و</sup> واین امر محال بود.

 (1) يعنى ازنورالانوار ، زيرا عقلونفس هراندازه نورانىتر بود نزديكترند مانند نور محسوس از آفتاب زيرا نورالانوار آفتاب عالم عقول است.

(۲) این اصل یکی از اصول مهمی است که مسائلی بسیار برآن استوار است واژ فروع آن این است که الواحدالحقیقی لایصدرعنهالاالواحد. قطب ص۳۹۷.

(۳) زیرا درنورالانوار را یکنجهت بیش نباشد ودر این صورت اگر بدون واسطه علاوه براخس اشرای هم از و صادر شود لازم آید که از واحد حقیقی دوچیز صادر شود یکی اخس ویکی اشرف واگر بواسطه صادر شود لازم آید که اخس علت اشرف بود ودر هرحال چون سوجودات اخس یعنی سکنات جسمانی وجود دارد بنابر این باید پیش از آنها سوجود اشرقی باشد که علت اخس بود وسوجودات اشرف انوار طولیه وسپس عرضیه بود.

(٤) يعنى اگر بطور ستقل وبدون واسطه از نورالانوار سوجود اخس صادر شود بطور قطع از او سوجود اشرف صادر نشود و از اخس هم که معلول است اشرف صادر نشود که سوجود دیگری می باید باشد که جهت او اشرف از جهت نورالانوار باشد تاسنشاء صدور اشرف واخس هم دوبود پس در معلولات معلولی خواهد بود دارای جهت اشرف که از آن جهت اشرف سوجود اشرف صادر شده باشد زیرا قرض این است که از نورالانوار سوجود اخس صادر نشده است و او را بیش از یک جهت نیست . وپیش از این بروجود انوار مجردهٔ مدبرهٔ درانسان برهان آوردیم ونور قاهر یعنی نوری که بالکل مجرد از ماده است [یعنی عقل] اشرف از مدبر بود<sup>ا</sup> و نیز ابتد از علایق ظلمات بود وینا براین عقل اشرف از مدبر بودو باز بنا براین واجب است که وجود او نخست بود<sup>۲</sup> پس باید اعتقاد کرد که در بین نور اقرب وقوا هر<sup>۲</sup> و مدبرات<sup>3</sup> موجودی بود که در عین ممکن بودن اشرف واکرم است وخارج از م عالم اتفاقات است<sup>۰</sup>.

پس مانعی نیست که آنهارا[ یعنی موجودات اشرفرا] صفاتی بود اکمل و انم<sup>1</sup> .

وسپس آنها عجایب ترتیب ونظام وجود است که در عالم ظلمات وبرازخ است [ و باندازه ایست که عقول بشر بدانها محیط نشود] . ونسبت هائی که بین انوار شریفه است اشرف از نسبت های ظلمانیه است پس واجب است که نسبت های نوریه قبل از نسبت های ظلمانیه بود .

و پیروان حکمت مشاء خود بوجود عجایب ترتیب درعالم برازخ فلکی و عنصری اعتراف کردهاند ولکن عقول را در ده عقل منحصر کردهاند وبنا برتواعد

(1) یعنی اشرف اژ نفس بود.
(۲) بنابر تاعدهٔ امکان اشرف.
(۳) یعنی عقول وافلا که.
(۳) یعنی نقوس فلکیه.
(٤) یعنی نقوس فلکیه.
(٥) یعنی خارج از عالم عناصر بود.
(٦) یعنی چون کمالات آنها ذاتی است وخارج از عالم اتفاقاتند مانعی نیست که آنها را کمالاتی بود ا کمل واتم از موجوداتی که در عالم اتفاقات است.

(.) یعنی پس از نظام وجودی که در عقول ونذوس است نظام وجود عجیبی در
 عالم ظلمات است .

(۸) یعنی نسبت هائی که از اشراقات وشعاعات وجز آنها در ترتیب نظام وجود انوار
 است اشرف از نسبت هائی است که در نظام وجودی طبیعت جسمانی است.
 (۹) بنابر فاعدهٔ اسکان اشرف.

آنان واجب است که عالم برازخ اعجب واطرف [طرفهتر] ونیکوتر باشد ازلحاظ ترتیب و نیز حکت درآن بیش از حکت در عالم عقول باشدوالبته این امر درست نیست زیرا عقل صریح حکم می کند که حکت در عالم نور و لطائف ترتیب و عجایب نسبتهائی که واقع در عالم انوار است بیش از آن چیزی باشد که واقع در عالم ظلمات است و بلکه عالم ظلمات سایهٔ از عالم انوار بود.

واین اس یعنی وجود انوار تاهره و اینکه سدع کل نور محض است واینکه ذوات اصنام از جعله انوار قاهرهاند از اموری است که آنان که در زمرهٔ مجردین اند واز کالبدهای وهیا کل خود متسلخ شدهاند بارها خودمشاهده کردهاند' .

`₩`

و سپس بمنظور اثبات آن برای غیر خود طلب برهان کردهاند .

وهیچ اهل شهود وتجریدی نبود مگر اینکه بدین امر اعتراف خواهد کرد، و بیشتر اشارات انبیاء و اساطین حکمت باین امر بود و افلاطون و کسانی که قبل از او بودند مانند مقراط و کسانی کسه نیز سابق بر او بودند بمانند هرمس و آغاثاذیمون وانباذقلس همگی برای عقیده بودند و بیشتر آنانخود تصریح کرده اند که آن انوار را در عالم نور بدیده اند و همهٔ حکمای فرس و هند برهمین عقیده اند و هنگامیکه ترمید یک یاد وشخص در امور فلکی معتبرباشد. چگونه گفتار اساطین حکمت ونبوت برامری که در ارماد روحانی خود مشاهده کرده اند معتبر نباشد.

ونویسندهٔ این سطور خود درگذشته شدیداً از طریقهٔ مشائیان درانکارتکنر انوار طولیه وعرضیه دفاع میکرد و بطریقهٔ آنان در حصر عقول عشره میلی مفرط

(1) يعنى برأى اين كرو، (ز اولياء الدواهل كشف وشهود بالمشاهد، والعيان ثابت شد،
 است وخود بديده اند.

(٣) یعنی برای پیروان خود آن پیروانی که اعل تجرید وستا هده نبوده اند وستا هده
 تکرده اند.

(۳) در عبارت مسامحه است یعنی تصریح کردهاند که در هنگام انسلاخ کالد ر حکاشفه عالم انوار را مشاهده کردهاند. داشت ومصر بر این امر بود اگر نه این بودکه برهان پروردگار خودرا ندیدهبود<sup>ر</sup> [همچنان در خلالت وگمراهی بود] .

وكسى كه باين امر تصديق نكند' وبرهان هم ويرا قانع نكند براوست كمه رياضت كشد و در خدمت ارباب مشاهدت در آيد باشد كه براو خطفة واقع شود كه انوار ماطعة عالم جبروت وذوات ملكوتيه وانوار مجرده راكه كسانى مانند هرمس و افلاطون بديده اند اندريابد ونيز اضواء مينوية كه سرچشمه هاى ـ «خرموالرأى» است وحكيم زردشت از آن اخبر داده است وخلسة پادشاه صديق يعنى كيخسرو مبارك برآن واقع شده است خود آنرا مشاهده كرده اندريابد.

وحکماء فرس همه براین امر متفق اند تا آنجا که برای آب بنزد آنان \_ صاحب صنمی از عالم ملکوت بود که آنرا «خرداد» نامیده اند و همچنین برای اشجار که «مرداد» نامیده ویرای نار که اردیبهشت نامیده اند [که عفل مدیر نوع نار است ] <sup>2</sup>.

وآن ها همان انواری است که انباذقلس وجزآن بدانها اشارت کردهاند<sup>.</sup> وزنهارگمان سبر که این بزرگان که خود صاحب دانش ویصیرتند چنین گفته باشند

(۱) یعنی اگر برهان وراهنمائی خدا نبود به طریقهٔ اشراق ، همچنان برهمان عقیدهٔ سی بودم وهنوز براین بودم که عقول سنحصر در دهتااست وبانوار متکثرهٔ طولیه وعرضیه ستقد نبودم وبارباب انواع وستل نوریه نگرویده بودم.

(۲) یعلی به مشاهدات اهل شهود.

(۳) یعنی براین امر کهبرای هرنوعی از افلاک و کواکب ویسائط عنصریه ومرکبات آن ربی است در عالم نور وآن عقل مجردی است که دبر آن نوع است وحضرت رسول نیز باین امر اشارت کند که ان لکل شی سلکاً حتی قال ان کل قطرة من المطرینزل معها سلک و همهٔ حکماء قرس بوجود ارباب انواع اعتقا دارند تا آنجا که برای آب ربی از عالم سلکوت قائلند ویرای اشجار و یرای نارو..قطب می ۲۰۷۳.

(٤) وآن يعنى ارديبهشت عقلى بود مدبر نوع نار وحافظ آن.

(م) یعنی همان ارباب انواعی است که انباذ تلبی و دیگران سانند هرسی، فیناغورس وعیره بانها اشاره کردهاند. که مثلا انسا نیت را وجودی عقلی بودکه صورت کلی انسان بود' وبعینه موجود درکثیرین بود، چگونه ممکن است اینان تجویز کرده باشندکه چیزی متعلق بماده نباشد وبعینه موجود درماده بود.

وباز چگونه ممکن است که یک چیز بعینه موجود در موارد بسیارواشخاص بی شمار بود و نیز گمان مبر که اینان چنین داوری کرده باشند که صاحب صنم [وربالنوع] انسانی مثلا برای خاطر صنمی که مندرج در تحت اوست موجود شده باشد [و در حقیقت معلول او باشد] تا اینکه آن صنم قالب آن نور مجرد بود [که رب او است] ۲ زیرا اینان<sup>۲</sup> خود از همهٔ حکماء شدیدتر مبالغه می کنند دراینکه موجود عالی برای خاطر موجود سافل موجود نمی شود چه آنکه اگر چنین باشد [که عالی که رب النوع است برای خاطر نوع حاصل شده باشد] بناچار ملتزم باین امر خواهند شد که برای مثال مثالی دیگر بود تابی نهایت [ یعنی باید ملتزم شوند که برای رب النوع که صورت مشخص در قالب است مثال دیگری بود...]

ونیزگمان مبرکه اینان براین امر داوری کرده باشند که ارباب انواع مرکب اند تا آنکه گفته شود که لازمهٔ آن این است که دروقتی از اوقات منحل و

(۱) یعنی آن عقل مشخص صورت کلی انسان باشد منظور از عقل یعنی رب النوع
 است که عقلانی است.

(۲) یعنی رب النوع که امری است عقلی از جنس مجردات ولکن فردی مشخص است.
 (۳) زیر اگفته اند قالب صورت است ورب النوع معنی و هریک از ارباب انواع روح انواع جسمانیه است و صنم که نوع باشد کالبد است وآن فرد عقلی روح او.
 (٤) یعنی اهل ذوق و اشراق.

(م) تاایتکه رب النوع قالب برای رب النوع دیگر باشد بنابر این که هر سکنی باید قالب برای دیگری باشد که معنی اواست . یطور کلی گویند هر سکنی سوجود قالب برای چیزی است که معنی او است زیرا صورت بدون معنی درست نیست . وبنابر این لازم آید که برای رب النوع که خود صورت است رب النوع دیگری باشد که معنی آن باشد وبناچار آن رب النوع هم عقل مشخص وصورت است سپس او راهم رب النوع دیگر است . (۲) اهل ذوق واشراق . تباه گردد' . و بلکه [ به عقیدهآنان] ارباب انواع ذواتی بسیط نوری و پایدار بخود میباشند اگر چه اصنام آنها متصور نبود مگر مزکب واز شرط مثال معاثلت از تمام وجوه نمی باشد' .

زیرا مشائیان خود پذیرفتهاند که انسانیت در ذهن مطابق باکثیرین بود درحالکه انسانیت ذهنی مثال انسانیاستکه در خارج است بزاینکه ـ انسانیت ذهنی مجرد وانسانیت عینیغیر مجرد بود وانسانیت ذهنینه متقدر بود نه متجوهر<sup>؛</sup> برخلاف انسانیکه در خارج بود .

پس از شرط مثال معائلت بالکل نبود و نیز[ازاین امرکه گویند برای هرنوع جسمانی مستقلی رب النوعی بود دارای هیأت نورانی وروحانی لازم نمی آیدکه] آنان ملتزم شوند باینکه برای حیوانیت نیز مثالی بود و همچنین مثلا برای صاحب دوپا بودن\* و بلکه منظورآنان این است که برای هرچیزی که مستقل بوجود بود مثالی

(1) چون هرمر کبی منحل باجزاء خود شده ومتفرق شود.

(۳) از اینکه رب النوع مثال نوع است لازم نمی آید که از تمام جهات بانوع خود
 مماثلت داشته باشد حتی در ترکیب ومادیت وجز آنها.

(۳) در تعریف نوع گفتهاند مفهومی است موجود در ذهن و کلی ومنطبق برانراد زیاد ومثلا انسانیت ذهنی منطبق است برزید، عمر، بکر وغیرہ

(٤) منظور این است که انسانیت ذهنی همىجرداست و هم غیر متقدر است و هم غیر متجو هروحال اینکه انسان خارجی هم متقدر است و هم مادی و هم متجوهر و مع ذلک انسانیت ذهن مثال انسانیت خارجی است پس مایین مثال و مشل مماثلت از تمام وجوه لازم نیست. البته قائلان به شل انلاطونی چنین نگویند که برای هرچیزی مثالی بود و مثلا برای هرانسانی مثالی بود و برای هرعضوی و هر صفتی از او نیز مثالی بود و یلکه گویند برای هرنوع جسمانی مستقلی رب النوعی است که آن رب النوع دارای هیات روحانی نورانی است که هرگاه سایه آن در عالم جسمانی واقع شود سایه آن همان نوع بود با تمام خواص و صفاتی .

( ه) از این گفتار که گویند برای هرنوعی مثالی است سلزم باین امر نمیشوند ویا از این گفتار لازم نمی آید که مثلا برای حیوانیت و یا برای انسان باتید دو یا داشتن هم مثالی باشد . زیرا برای هر نوعی نه یرای هر چیزی مثالی بود . استا و امری استاز جهان قدس که باوی مناسب بود وبنابراین مثلا برای بوی مشک مثالی نبود ویرای خود مشک مثالیدیگرا.

وبلکه نور قاهری بود در عالم نور معض وبا هیأت نوری از اشعهٔ عقلی و با هیأتی دیگر از نوع محبت لذت وقهرکه چون سایهٔ آن نور قاهر [خاصیا مثال و ربالنوع آن] دراین عالم افتد [همان سایه]صنم آن[مشک] بود با رایحهٔخود ویا مثلا شکر بود با طعم خود ویا صورت انسانی بود با اختلاف اعضاء خود با حفظ همان مناسبتی که پیتی از این ذکر شد.

و در سخنان پیشینیان تجوزات ومجازاتی است[که باید حمل برمقاصدآنان شود که ماگفته وخواهیم گفت] ونیز متقدمان از حکما منکر این امر نمی باشند که محمولات صرفاً اموری ذهنی است و کلیات موجود درذهن اند<sup>؟</sup> ومعنی گفتار آنان<sup>°</sup> که گفته اند در عالم عفل انسانی بود کلی، یعنی نور قاهری بود که در او شعاعهای گوناگونی بود متناسب[ با اصنام در این عالم] وسایه او در عالم مقادیر عبارت از مورت انسان است<sup>۳</sup>. و البته آن نور قاهر کلی است و لکن نه بمعنی آن کلی که مقول بر کثیرین است . بلکه باین معنی است که نسبت باعداد مندرج در تحت خود متساوی الفیض بود آن چنان که گویا کلی بود واو اصل انواع بود واین آن کلی نیست که نفس تصور معنی آن مانع از وقوع شرکت بین کثیرین نباشد.

مانند جواهر.

(۲) بعنی مناسبتی که در انوار مجرده موجود است و مقتضی صورت این محالم است.
 (۳) یعلی در کلمات حکماء بزرگ قبل از ارسطو وجز آنها مجازاتی است که باید حمل

برآن معنائي شود که ماگفتيم نهآنچه مشائيان گويند.

٤) نددر خارج زیرا اگر در خارج موجود باشند باید مشخص به هویتی باشند ودر این
 مورت مقول بر کثیرین نشوند. قطب ص٣٧٦.

هنی متقدمان از حکماء.

(٦) پس معنی گفتار آنان این است که نور قاهری بود چنین وچنان که هرگاه سایه
 آن در عالم مقادیر افتد صورت انسانیت بود.

زیرا آنان<sup>،</sup> خود گفتهاند [ومعترفندکه برای آن نور قاهریکه ربالنوع است] ذاتی بود متخصص<sup>۲</sup> واو عالم بذات خود بود و با این توصیف چگونهمیتواند یک معنی عامی باشد<sup>۳</sup>.

و همینطور هرگاه درافلاك، كرهٔراكلی وكرهٔ دیگررا جزئی نامند منظورآنان كلی مشهور در علم منطق نبود وینابراین دراین موردهم همینطور فهم كن<sup>ت</sup>.

واماآنچه پارهٔ از مردم دریاب اثبات مثل حجت آورده و گفته اند که -«انسانیت ازآن جهت که انسانیت» بود کثیرو متکثر نبود و بنابراین واحد بسود [والا لازم آید که شخص واحد انسان نباشد] سخنی نادرست بود زیرا انسانیت از آن جهت که انسانیت است نه مقتضی وحدت بودنه کثرت و باکه مقول[ومحمول] بر هردو بود و اگر از شرایط مفهوم انسانیت وحدت باشد لازم آید که مقول بسر -کثیرین نشود وچنین نیست که هرگاه انسانیت مقتضی کثرت نباشد لااقتضاء کثرت آن بعینه عبارت از اقتضای وحدت آن بود[ تا اینکه لازم آید که واحد بود]وچنین نیست که اگرانسانیت مقتضی کثرت نباشد لااقتضاء کثرت نیست که اگرانسانیت مقتضی کثرت نباشد لااقتضاء کثرت نیست که اگرانسانیت مقتضی کثرت نباشد و آن بعینه عبارت از اقتضای وحدت آن بود[ تا اینکه لازم آید که واحد بود]وچنین بلکه نقیض کثرت لاکثرت بود نه وحدت وعدم اقتضای کثرت مقتضی وحدت باشد و بلکه نقیض کثرت لاکثرت بود نه وحدت وعدم اقتضای کثرت مقتضی وحدت باشد و نبود و تقیض اقتضای کثرت عبارت از لااقتضای کثرت بود و در این صورت جایز است است که بالااقتخای وحدت هم صادق بود [ پس مقتضی کثرت بود نه وحدت] .

(1) یعنی متندمان که احاس کلام از آنها است.
 (۲) یعنی آن نور قاهر ویارب النوع داری ذاتی مشخص ومتخص است.
 (۳) بطوریکه مانع از وقوع شرکت نباشد.

(ع) یعنی در مورد رب النوع ویارب الصنم هم همین معنی را بدان که منظور آنان کلی مشهور در منطق نیست همچنانکه در هیأتنیست وبنابر این منظور از کرهٔ کلی و جزئی چیز دیگری است مثلا کرهٔ کلی که گویند یعنی کرهٔ که مشتمل برچند کره است که در هریک هم کواکبی هست.

(o) يعلى هم برواحد وهم بركثير.

(-) زیرا نقیض اقتضای چیزی عبارت از لا اقتضای آن چیز می باشد نداقتضای عدم آن چیز.

(v) نه اقتضای لاکثرت که عبارت از وحدت بود تااینکه سنوع باشد صدق آن بالا
 اقتضای وحدت که سمتلزم وحدت باشد.

وآنگهیبرقرض تسلیم منتج نخواهدبود[کهانسانیت واحده موجود درخارج باشد] زیرا آن انسانیت واحدهٔ که مقول بر کل است موجود دردهن بود ودر حمل بر اشخاص خارجی نیازی به صورتی دیگر ندارد .

و آنچه دراثبات مدعای آنان گفته شده است که: اشحاص تباه میشوند و نوع همچنان باقی خواهد ماند موجب نمیشود که آن نوع باقی امری کلی بسود قائم بذات خودن.

و بلکه خصم را رسد که گویدآن امر باقی عبارت از صورتی بودبنزد عقل و در مبادی نوریه' و البته امثال اینگونه براهین اقناعی است' [نه حقیقی و واقعی و خطابی است] .

و اعتقاد افلاطون و ارباب مشاهدات دراین باب براینگونه اقناعیات نیست و بلکه برامر دیگری بود<sup>۲</sup>.

منهم افلاطون گوید: من شخصاً در هنگام تجرد[از کالید خود] افلاك نورانیرا بدیدم^ واین افلاك نورانی که افلاطون گوید بعینه همان آسمانهای بالائی است

۱) بعنی برفرض که این دلیل پذیرفته شود

(۲) یعنی مقول بر کثیرین است.

(۳) یعنی غیراز صورت منطبعهٔ در ذهن تااینکهآن صورت دیگر امری خارجی و قائم بخود باشد که مثل باشد.

(٤) اساس این کلام این است که اشخاص هونوعی تباه میشوند ونوع باقی است پس کلی است پس انواع با کلیت خود یاقی میمانند. واز این مطلب لازم نمیآید که آن اس باقی که کلی است قائم بذات خود یاشد زیرا ممکن است قائم یغیر باشد ویاقی هم باشد.

(م) نەصورت قائم بدات خود .

(٦) ودر حقيقت برهان نيـت.

(۷)یعنی برکشف وشهود ومیس برهان والبته اهل کشف وشهود نیاژی ببرهان ندارند. نهایت برای اثبات آن برای پیروان خود متوسل به برهان میشوند.

(۸) یعنی عقولی را دیدم که افلاک را سورکرده بود ویا عقولی را دیدم که بعضی از لحاظ شدت نورانیت محیط بربعضی بود مانند افلاک وگرنه افلاک بدان سان نورانی تبود در هرحال در عبارت تسامح است. که پارهٔ از مردم در قیامت خود مشاهده میکنند که فرمود «یوم تبدل الارض عیرالارش والسعوات ویرزونه الواحدالقهار» .

واز جمله چیزهائی که دلالت براین می کند که آنان معتقدبودهاند کــه مبدع کل وهمچنین عالم عقل ً نوراست گفتار صریح افلاطون واصحاب اوست که «نور محض عبارت از عالم عقل بود» .

و وی از خود حکایت کند که در پارهٔ از <u>حالات خود حالی برای</u> او حاصل می شود که خودرا خلع بدن کرده مجرد از هیولی<sup>؛</sup> می شود ودر ذات خود همه نور و بهاه بیند وسپس ارتقاء میابد تا بعلت اولای الهی که محیط به کِلِ است متصل می شود . وبه حالتی درمیآید که گویا در ذات عات اولی نها ده شده است وباو در آویخته است ونور عظیم را در موضع شاهق الهی می یند این است مختصری از حکابت افلاطون در بارهٔ خود تا آنجا که گوید:

آن نور، فكر والديشه مرا از من محجوب كرداند ...

و شارع عرب وعجم چنين گفته است<sup>¬</sup>كه« ان ند سبع وسبيعن حجاباً من نور، لوكشفت عن وجههلاحترقت بسبحات وجهه ماادرك بصره»٬ ونيز باو وحي فرّموَد كه٬ «اللهنورالسعوات والارض»٬ ونيز حضرت رسول فرمودنده ان العرش من نورى»

(م)اصل این حکایت را در پاره از کتب ارسطو بنام ارسطو نقل کردهاند لکن قطب گوید این حکایت باید از افلاطون باشد ویطوریکه قطب گوید در تلویحات نیز این حکایت را شهاب الدین آورده است. قطب ص۳۷۸.

(٦) منظور حضرت رسول اکرم است.

 (v) برای خدا هنتاد حجاب از نور بود که هرگاه آن حجابها از روی وی برگرنته شود تجلیات ازلید وجه وی هرچه بدیدش آید بسوزد.

(<sub>A</sub>) یعنی به حضرت رسول.
 (<sub>p</sub>) خداوند نور آسمانها و زمین بود.

واز جعله ادعية نبويه كه ضبط شده است اين است «با نورالنور قداستنار ـ بنورك اهلالــموات واستضاء بنورك اهلالارض، يا نور كل نور، خامد بنورك كل نور» .

و از جعله دعا هائی مائوره این است « أسالک بنور وجهکالذی ملاء ارکان عرشک» .

و من اینگونه چیزهارا نه بدان آورم که برهان باشد ویلکه تا بدان تنیهی کرده باشم وگرنه شواهد ویرهان پرآنچه گفتم از کتب آسمانی وسخنان حکمای اقدم بی شمار است.

#### قاعده در جواز صدور بسيط از مركب

از نور قاهر روا بودکه باعتبار اشعهٔ که در اوست [یعنی اشعهٔ که فائض از نورالانوار است] امری صادر شود که مماثل باآن[قاهر] نبود بلکه آن گونه چیزی حادر شود که از پارهٔ از اعلین [یعنی قواهر طولیه] صادر میشود و ایعنی چه بسا از قاهرات طبقهٔ طولیه امری که مربوط به آن طبقه باشد صادرتمی شود و بلکه امری صادر میشود که مربوط به طبقهٔ عرضیه است] واین امور باعتبار وجود انوار کثیرهٔ شعاعیهٔ که در اوست صادر میشود پس این انوار بمنزلهٔ جزءالعلة خواهد شد[زیرا

 (۱) یانورالانوار همهٔ سوچودات آسمانی بنور تومنور شدهاند و کسب نور کردهاند و همهٔ اهل ژمین از ضوء توروشن شدهاند ای نور هرنوری، هرنوری در جهان بنور تو خاموش ساید یعنی در برایر نور تو.

 (۲) بار خدایا از تو استفائت وسسالت سیکنم بحل نور روی تو آن نوری که ار کان عرش تورا پر کرده است.

(٣) يعلى از اشعة كه از ناحيه نورالانوار در نور قاهر يعنى عقل حاصل شده است امرى بديد آبد كه سمائل بامنشأ صدور خود يعنى نور قاهر نباشد.

(٤) یعنی امری بوجود آید که مثل امری بود که از عقول طولیه صادر میشود یعنی مانند انوار عرضه بود وبالاخره مراد او این است که از نور قاهر ممکن است انوار طبقهٔ عرضیه مادر شود واز طبقهٔ طولیه تجاوز کند نه آنطور که ارسطو گوید که مراتب وجود را در طبقهٔ طولیه عقول متوقف کرده است. دراین صورت مجموع مرکب از ذات واشعهٔ که در آنها است علت خواهد بود] پس از آن مجموع مرکب معلولی صادر میشود مخالف بااو [دربساطت و نرکیب واین همان امری است که میخواهد ثابت کند که از نور تاهر روا بود که باعتبار اشعهٔ که در اوست امری صادر شود که مماثل بااو نبود] .

سپس آن معلول ازیک طرف از اشعهٔ که علت او نور پذیرفته است نـوری می پذیرد واز طرفی، دیگر از ناحیهٔ علت خود شعاع وی فزون میشود' وبدین ترتیب اختلافات بسیاری در قواهر حاصل میشود' وینابراین هم جایز بود که از مجموع چند امر چیزی حاصل شود بجز آن چیزی که ازیکان یکان آنها حاصل می گردد . وهم جایز بود که امری بسیط از اشیاء مختلف حاصل شود<sup>1</sup>.

() یعنی مخالف باآن بود در بساطت وتر کیب زیرا این امر علتی خواهد بود مرکب از ذات قاهر اعلای طولی وانوار شعاعی که در اوست ومعلول آن بسیط بود و در طبقهٔ اسفل و عرض زیرا تمام موجودات طبقهٔ عرضیه بسائطاند واز علل مرکبهٔ که مرکب از ذات واشعهٔ طبقهٔ طولیه اند بوجود آمده اند، البته طبقهٔ طولیه یحسب ذات یسیط اندو یا عبتارات دیگر مرکب اند وهمین نور بسیطی که از انوار طولیه صادر میشود خود بدان جهت که اشعه قبول میکند باز مرکب میشود واز وزیز بسیطی دیگر صادر میشود که در او اعتباراتی قهری پدید میاید و مرکب میشود وازونیز امری دیگر مرکب صادر میشود که در او اعتباراتی قهری پدید میاید و متضی صدور چیزی نشود.

(۶) وبدین ترتیب از مجموع آن دو که مخالف بامجموع اول است معلول دیگر
 مخالف باعلت خود پدید آید.

(۳) نه در حقایق آنها بلکه در اموری که خارج از حقیقت آنها است زیرا قبلا روشن شد که همهٔ انواردر نوریت یک حقیتاند واختلاف در آنها یه کمال ونقص وشدت وضعف بود ونوع اختلاف در آنها مانند اختلاف اشخاص یک نوع است که در عوارض بود. قطب ص ۲۸۲۰

(٤) یعنی از اشیائی چند که در عوارض وامور خارج از ذات مختلف باشند وبنابر این جایز است که از بعضی از قواهر اعلین باعتبار ذاتشان واشعهٔ که در آنها است نوری مجرد و باجوهری بسیط جسمانی صادر شود.

## قاعده در بیان اقسام ارباب انواع ا

ویعضی از فواهر نازله نزدیک به نفوس اند<sup>7</sup> وهمانطور که پارهٔ از نفوس در تصرف در کالبد نیاز بوساطت روح نفسانی دارند و پارهٔ دیگر از جهت شدت نقصان حتی بآن هم نیازی ندارند<sup>7</sup> مانند نقوس نباتی[وهمانطور که]پارهٔ از معادن نزدیک به هیئت نباتند مانند مرجان و پارهٔ از نباتات نزدیک به حیوانند مانند خرما و پارهٔ از حیوانات از لحاظ کمال قوت باطنی وجزآن نزدیک بانمانند مانند سیمون وغیره. بنابراین مرتبهٔ نازل از هرطبقهٔ عالی نزدیک به مرحلهٔ نخستین طبقهٔ سافله بود وطرف عالی طبقهٔ سافله در تمام موجودات آنچنان است که نزدیک \_ بمرحلهٔ نخستین طبقهٔ عالی خود بود وبراین اصل است که پارهٔ از انوار متصرفهٔ انسانی آنچنان است که گویا عقل بود<sup>3</sup> وپارهٔ از آنها در مرتبهٔ نزول آن چناند که گویا نفس بعضی از حیوانات بود.

و نیزبرهمین اساس است که پارهٔ ازقوا هرنازله ۲ آنچنانند که گویا نور متصرفند و شایسته و مستحق نبود که فرودتر ازو نور مجرد دیگری بود که او متصرف درآن

( ، ) در بیان این است که بین ارباباصنام (بعضی از آنها) وبین اصنام،نور متصرفی واسطه میشود وبین بعضی دیگر بااصنام آنها نور متصرفی واسطه نیست.

(۲) یعنی بعضی از عقول سافله چنانکه گفته شد که انوار عقلیه در مرتبهٔ نزول ضعیف میشوند ودر مرتبه صعود شدید میشوند ودر مرتبه نزول یآنجا رسند که بعضی از شدت ضعف در افلی نفس قرار میگرند که گویا نفس ناطقه اند ویالاخره بآنجا رسند که انوارعا رضه شوند وقائم بذات خود نیاشند .

(۳) اول مانند نفس حیوانی دوم مانند نفس نباتی که احتیاجی بنوسط ندارد ازلحاظ شدت نقص که در آن بود.
 (٤) یعنی آن چنان در مرتبهٔ عالی است که گویااز طبقهٔ عقول است مانند نفوس کاملان از انبیا واولیاء وحکماء. قطب ص٤٨٤.
 (٥) یعنی عقول سافله.
 (٦) یعنی نفس متصرف در مینمی بود که متعلق باو است نه نور قاهر از کثرت نزول.

بود از جهت نقصی که درجواهر اوست . و گرچه در مراتب سافل انوار تاهره ، جهات اشراقات متضاعف میشودجز اینکه آن ضعفی که درجوهریت آنها بسبب نزول و تنزل حاصل میشود، بواسطهٔ نور مستعار [ومستفاد]جبران نخواهد شد تحصوصاً که آن نور[یکه براو اشراقات تابش کند] از جعله عوالی باشد .

پس انوار قاهرهٔ که موجب وجود عناصراند تنها عنایتی به عناصر دارند<sup>\*</sup> باین معنی که بین آن انوار وبین صئم آنها واسطه دیگر از قبیل نور متصرف نبود و این امر یکی از جهت نقص و قصور آنها است [که موجب محرومیت آنها است] از افادهٔ نور مجرد متصرف<sup>ت</sup> و دیگر از جهت عدم استعداد صنم آنها است و همین طور است حکم غیر عناصر یعنی مرکبات جمادی<sup>\*</sup>.

(۱) یعنی آخرین مرتبهٔ نازل انوار همان بودکه نفس متصرف در صنم است ودیگر فرودتر از او نوری دیگر نیست از جهت نقصی که در جوهر او است .

(۳) جملهٔ از جهت نقصی که در جوهر اوست نتیجه ماقبل است یعنی از جملهٔ « همانطور که پارهٔ از نفوس در تصرف احتیاج به توسط روح نفسانی دارند و یعضی از شدت نقص احتیاجی پانهم ندارند. وقواهر نازله چنین وچنان...» پس جملهٔ از جهت نقصی که در جوهر اوست به همهٔ مراتب یرمیگردد. قطب ص ۳۸٤.

(۳) مثل اینکه کسی گوید ممکن است ضعف نزولی آنها بواسطه نوری که از ناحیهٔ
 اشراقات طولی پانها میرسد جبران بشود.

(٤) یعنی خصوصاً اینکه آن نور نازل که براو اشراق متواتر میشود از جملهٔ انوار عالیه باشد که ضعف او قابل جبران بواسطه انوار نازلهٔ عرضیه واشعات عارضه نبود.

(م) یعنی بواسطهٔ متوسطی دیگر متصرف در عناصر نبوند در حقیقت تنها از توجه و عنایت آنها عناصر موجود و پایدارند واگرچه متصرف در عناصر نمی باشند بواسطهٔ متصرف دیگر یعنی تنها به عناصر عنایت دارند نه آنکه متصرف در عناصر باشند بواسطهٔ متصرف دیگری یعنی واسطهٔ دیگر در کار نیست .

(٦) یعنی این امر یکی از ناحیهٔ تصور ونقص آن انوار است که نور متصرف دیگری
 وا نتوانند در آن اصلام افاده کنند که واسطه باشد ودیگر عدم استعداد صنم است از قبول نور متصرفونیا در آن اصلام افاده کنند که واسطه باشد ودیگر عدم استعداد منم است از قبول نور متصرفونیا در آن اصلام افاده کنند که واسطه باشد ودیگر عدم استعداد منم است از قبول نور متصرفونید در آن اصلام افاده کنند که واسطه باشد ودیگر عدم استعداد منم است از قبول نور متصرفونید در آن اصلام افاده کنند که واسطه باشد ودیگر عدم استعداد منم است از قبول نور متصرفونید در آن اصلام افاده کنند که واسطه باشد ودیگر عدم استعداد منم است از قبول نور متصرف نیاز بعزاج دارد وآنهم متوقف برعناصروجمادات مرکبه است ، قطب ص ٢٨٥.

## فصل در ببان عدم تناهی آثار عقول و تناهی آثار نفوس

البته گمان مبر که انوار مجرده را اعم از قواهر ومدبرات مقداری باشد زیرا همچنانکه بیان شد هرامر متقدری برزخی بود[وهر امری برزخی] ذات خودرا ـ ادراك نمی کند وبلکه انوار مجرده عبارت از انواری بسیطاند که بوجهی از وجوه درآنها تر کیب نبود و همه آنها در حقیقت نوریه یکمان و مشترك اند همچنانکه بدانستی و تفاوت بین آنها به کمال ونقص بود ونقص در حقیقت نوریه بآنجا رسد که قائم بنفس خود نبود وبلکه هیأتی بوددر غیر خود و وتشیع مشائیان کـه قائم بنفس خود بود وهرگاه نوری از انوار بی نیاز از محل بود همه انوار نیز باید تائم بنفس خود بود وهرگاه نوری از انوار بی نیاز از محل بود همه انوار نیز باید ینیاز از محل باشند اصل واسامی ندارد".

زیرا بی نیآزی پارهٔ از انوار از محل ازجهت کمال او بود و کمال او بسبب جوهریت او بود ونحایت نقص نور بسبب عرضیت او واضافت او به محل بود.

واز نقصان اسری، نقصان<sup>م</sup> چیزی دیگر که باآن ازوجهی مشارك بود لازم نمیآید<sup>و</sup> ودراین هنگام بایدگفت که نفاوت بینمشار کات گاهی بمقدار بودو گاهی

یعنی دارای مقدار نمی باشند.

(۲) زیرا شرط ادراک خود را تجرد از ماده است.

 (۳) بیان شد که انوار مجرده در مرتبهٔ نزول بآنجارسند که قائم به نفس خود نباشند وبلکه متصرف در کالبد وستعلق به ابدان وماده باشند.

(٤) مانند أنوار عارضه.

(ه) طائفة از مشائيان.

(٦) يعنى انوارموجود در عالم اجسام عرضندوقائم به محل سانند انوار ستارگان وجز آنها.
 (٧) يعنى تشنيع آنان بى اصل واساس است.

(٨) مانند نور عارض از جهت عرضیت او.

( ۹ ) آن چیز دیگر سانند انوار قواهر طولیه زیرا تنها وجه ستارک بین انوار مجردهٔ قائم بذات خود وانوار عرضی قائم بمحل نور بودناست لکن یکی کمال جوهری دارد وآن دگر تاقص بود ونقصان جوهری دارد . 1 1 1

به عدد وگاهی دیگر بشدت و کمال وچون در نورسصباحی مقدار واندازه آن چیزی که حامل نورآن بود کوچکتر بود از اندازهٔآن چیزی که حامل شعاع آن بود و حتی گاهی حوامل شعاع از لحاظ تعداد وعدد بیش از حامل نور بود . بنابراین موجیت نور مصباحی نسبت به حصول شعاع بهر نحو که فرض شود ثابت بود وتفاوت نوریت[بین علت ومعلول مذکور] نبود مگر بواسطه اشدیت و کمال ا زیرا نور مصباح شدیدتر از اشعه های واقع بر دیوار است ] . پس شدت و کمال نورالانوار نامتناهی بود وهیچ چیز براو از راه احاطت، تسلط نیابد .

و احتجاب او از ما ، هم بسبب کمال نور اوبود وهم بسبب ضعف قوای ما بود، نه بواسطهٔ خفاء وپوشیده بودن وی ، وشدت نورانیت او بحدی و مرزی متعین وستخصص نمیشود ناتوهم این معنی مکن باشد که ورای او نوری دیگر بود و در نتیجه برای او حدی و تخصصی بود که مستدعی سخصص و قاهری دیگر بود<sup>و</sup> برای او.

(٫) هرگاه اشتراکه در جسمیت باشد تفاوی بخداراستواگر اشتراک در نوع بود تفاوت بعدد است.

(۲) موقعی که اشترا ک در حقیقت بود وافرادآن بالذات مختلف باشند نه به قصول و وعوارض مانند اشترا ک در حقیقت نوریه ومقدار چنانکه بیان شد که اختلاف در مقدار بزرگ و کوچک هم بازگشت به نقص و کمال کند.

(٣) يعنى نتيله ويلكه شكل صنوبرى.

(٤) یعنی دیواری که شعاع برآن می<sup>ت</sup>ابد وستف و کف اطاق که ویش از حامل نورند. یعنی زیادتر از فتیلهاند.

(م) سائند ديرار، سقف، كف...

(٦) اعم از اینکه موجب اشعة متعدده، شعله صنوبری چراغ بود یاعقل قیاض که از
 جهت استعداد دیوارها بامقابله با آن از عقل قیاض قبول اشعه کند.

 (v) تهراً نور چراغ اشد واکمل از شعاع دیوار بود نه آنکه بزرگتر باشد تاتفاوت بمقدار بود.

(۸) هریک از انوار مجرده از راه احاطت براو سلطه نیابد.

(٩) که در نتیجه امری دیگر بود که اورادر آنحد نگهدارد زیرا این امر محال بود.

و بلکه نورالانوار بسبب نور خود قاهر بر همهٔ چیزها بود، پس علم او ۔ عبارت از نوریت او بود وقدرت او نیز بنوریت او بود وقیم اونسبت بهاشیاء وفاعلیت او از خاصیت نور بود[کهعبارت از افاضهٔ شعاع وتنویر از ناحیهٔ او بود] ولکن اشعهٔ و نور انوار قواهر مقربین ' متناهی بود آن گاه که منظور از تناهی دراینجا این بود که ورای او نوری دیگر اتم ازو بود واو غیر متناهی بود واگر منظور این باشد که از شأن آنها این بود که آثار نامتناهی از آنها صادر شود . آنها نیز نامتناهی سیاشند<sup>7</sup> . و ما بزودی بر دوام برازخ فلکیه وحرکات دوریهٔ آنها برهان آوریم وئابت کنیم که اینگونه حرکات از لحاظ عدد نامتناهیند<sup>7</sup> والبته آثار نور مدبررا نهایت واجب است<sup>4</sup> زیرا هرگاه آثار انوار مدبره ازلحاظ قوت بی پایان باشد توقفی در علائق ظلمات متناهیاالذوات وجواذب قوی وشوق طبیعی آنها حاصل نمی شود .<sup>4</sup>

پس اگو نفس غیر متناهیالقوة باشد لازم آیدکه شواغل برزخیه آنها را [ از افق نوری که نسبتی با اجسام ندارد] بخود جذب نکند<sup>ر</sup>.

یس این حرکات دائمی که ناشی از انوار متصرفهٔ فلکیه بود[ازاینجهت نیست که توتهای نفوسآنها نامتناهی است بلکه دوام آنیا] بمدد انوار قاهره بود<sup>ر</sup> .

انوار طوليه وعرضية ديكر بجز نورالانوار.

۲) یعنی در این فرض انوار قاهرهٔ دیگر نیز نامتنا هیند.

(۳) والبته آثار وحركات افلاك كه نامتناهی است ناشی از آثار تواهر است پس
 تهرآ آثار عقول نيز نامتناهی است.

٤) يعنى آثار نفوس فلكيه ويا انسانيه بايد متناهى باشد.

(م) یعنی میدانیم که ظلمات یعنی اجسام متناهی میباشند وقوی وجواذب وشوق طبیعی آنها نیز متناهی است واگر فرض شود که آثار انوار مدبره نامتناهی باشد لازم آید کـــه اجــام وقوای اجــام که ناشی از نفس مدبر فلک است نامتناهی باشد واین خلاف فرض است.

(٦) يعلى از افق نورى شوائىل برزخى را خود جذب نكلد زيرا بااين فرض ساسبتى جن انوار واجمام خسيسه نباشد پس تناسبى لازم است وآن متناهى بودن آثار نقوس وشواغل برزخيه است .

(v) يعنى دوام آن به كمك أنوار قاهره است كه داراى قوت غير متناهى است.

که اورا قوت نامتناهی بود وآن کمال نوریت اوبود' وچون چنین بود' پس نور ـ الانوار وراء مالایتناهی بود بمقدار مالایتناهی.

ودر نامتناهی چنانکه بیان شدگاه باشد که تفاوت راه یابد وهریک از انوار مدبرهٔ که واقع در برازخ فلکیه است نور قاهری که صاحب صنم اواست[بسبب شوق ، عشق، نور و سرور] مدد دهد و آن نور قاهر همچنان مدد جدیدی از نورالانوار بر نگیرد همچنانکه برهان آوردیم که در عالم انوار تجددی تصور نمیشود.

[باینکه منلا برای آنها چیزی حاصل شود که فاقدند و بلکه فیض که هم از نورالانوار و هم از بعضی بربعضی واقع میشود دائم و سنتمروبریک وتیرم است] بدانکه تضاعف اشراقات ونسبت آنها لابد منه بود و ومن مدعی نشوم و نگویم که همه نسبتها در آنچه گفتم محصور بود و بلکه در عالم عقل وصقع ربوبی عجایبی بود که خرد آدمی مادام که متصرف در ظلمات است بدانها احاطت نیابد و هرامر شگفتی که دراین جهان فرض شود لطین تر و شگفت تر آن در عالم عقل بسود . از جمله دلائل براینکه آنچه در عالم عقل است نیا احالت تا به در این عالم است آنکه:ما با خرد خود این مقدار از آن [کیفیات افعال نورالانوار و تدبیرات او]

دوت نامتناهی او کمال نوریت اوست.

(۲) يعنى چون توټ انوار تاهره ناستناهي بود.

(۳) دفع توهم است از اینکه کسی گوید چگونه سمکن است که نورالانوار فوق نامتناهی باشد جواب میدهد که همانطور که قبلا بیان کردیم در پارهٔ موارد درنامتناهی بودن هم تفاوت مراتب وجود دارد.

٤) هرنور مدبر فلکی از رب النوع خود که نور قاهر است مددگیرد.
 (a) که صاحب صنع او است.

(٦) یعنی مددی برمبیل تجدد وحدوثاز نورالانوار نگیرد زیرا یبان شدکه در عالم (٦) انوار تجدد وتغیر منصور نباشد.

(v) اشراقات عقول .
 (۸) یعنی در سلسلهٔ آفرینش وجود اشراقات ونسب آنها ضروری است .
 (۹) سگر آنگاه که خلع تن وظلمات وعلائق جسمائی کند .

را اندر یا پیم واگر در آن عالم نیز تنها همین مقداری که ما با حرد خود ادراك می کنیم باشد لازم آید که در عینحال ودرآن حالی که ما گرفتار ظلمات همتیم از راه قیاسات واستنباطاتخود بتدبیر نورالانوار راهیافتهباشیم واحاطت کلی یا بیم واین امرمحال بود وبلاکه وجود مادر عالم ظلمات مانع بود از مشاهد ورؤیت عجایب آن عالم، آنچه ما اندر یا پیم نمونهٔ بود از آنچه در خزائن نجیب بود..

بدانکه چون متصور نبود که باوجود قهاریت نوری بمانند نور آفتاب، انوار ناقصهٔ دیگر بمانند انوار کواکب در تابش گاه آن نور قا ۱۰ تأثیر مستقلی در قابش خود داشته باشد وآن نورتام[که در مثل نور آفتاب است] در آن نأثیر بر نورناقص غلبه نیابد [ یعنی نه متصور بود که انوار کواکب در جنب آفتاب تأثیر مستقل داشته باشند ونه متصور بود که مقهور قاهریت او نشوند] ۲ پس نورالانوار از جهت نامتناهی بودنتی فإعل وغالب بر هر واسطه بود ۲ وهرآنچه از وسائط حاصل میشود فعل او بود واو قائم و فاهر برهر فیضی بود<sup>3</sup> پس خلاق مطلق او است با واسطه وبدون واسطه . و در عالم شأنی نیست که ازو نبود نهایت آنکه گاه باشد که در نسبت فعل به غیر او تسامح میشود [ومجازاً به غیر نسبت داده میشود] .

(۱) یعنی مقداری از چگونگی فعل نورالانوار وتدییر متحن آنرا با افکار خود ادرا ک میکنیم واگر عجایب عالم بالا وانوار همین هاباشند که مادریافته ایم لازم آید که باوجودی که در قید ظلمات وتعلقات ماده هستیم به تدییرات نورالانوار وافعال و کارها وصفات وبالاخره امور ماوراء طبیعت بالکل عالم شده باشیم...

 ۲) یعنی متصور نباشد که نور تامیعنی نور آفتاب برانوار ستارگان که ناقص اند غلبه نیابد در تأثیر.

 (٣) قاهر همهٔ انوار وایجاد کننده آنها باشد , یعنی یاهر واصطهٔ که فرض شود باژ او محالب وقاهر بود ,

(٤) متوم وموجد هر ليض بود.

#### مقالت سوم

در کیفیت فعل نور الانوار وانوار قاهره وتنمه ٔ سخن در حرکات علوی و در آن چند فصل است. فصل در بیان اینکه فعلانوار ازلی است.

از نورالانوار وانوار قاهرهٔ دیگر چیزی دیگر پس از آنکه در نخستین سرحلهٔ وجود صادر نشده باشد صادر نمیشود [ یعنی افلاك و نفوس فلکیه و کلیات عناصر و لوازم آنها همه صادر شدهاند وآنچه در طول دهر صادر میشود مستند به حركات آنها است که عبارت از حوادث واتفاقات باشد] .

مگر بر آن نحو که بعداً بیان کنیم ٔ زیرا هرآنچه وجودشمتوقف نبودجز برچیزی که واجب بالذات بود ٔ هرگاه آن ذات موجود شود ، واجب است که آن چیز نیز موجود شود .

وگرنه دوصورت خواهد داشت یکی آنکه برای او وجودی متصور نباشد ٔ و

(۱) منظور این است که ازنورالانواروانوار قاهرمدر نخستین مرحله اموری صادره شده است ویس از آنکه در نخستین مرحله اموری که انوار طولیه وعرضیه باشد صادر شده است دیگر چیزی از آنها صادر نمی شود مگر یآن نحو که ذکر میشود یعنی از افلا که ونفوس فلکیه بواسطهٔ حرکت دائمه صادر میشود نه از نورالانوار وانوار قاهره ودر فصل سوم از مقالت چهارم میگوید که از پاره از آنها اشیائی حاصل میشود نه از ذات انوار قاهره بلکه از جهت استعداد متجددی که دارند بسبب تجدد حرکات دائمه زیرا محکن است فاعل تام باشد لکن فعلش متوقف یاشد براستعداد قابل. قطب ص

ویالاخره مراد این است که تأثیرآنها ازلی استویعد از اینکه مؤثر بودهاند واثر خود را کردهاند دیگر تأثیر جدید نمی کنند یعنی اثر وجودیآنها معطل نشود.

(۲) مانند عالم که وجودش بجز بردات واجب برچیزی دیگر متوقف نیست.

 (۳) مسامحه در تعبير است يعنى هرگاه ذات واجب الوجود موجود بود عالم نيز موجود بود باتمام آثار وعوارض چون واجب بالذات ازلى است، عالم وماقيها نيز ازلى بود.

(٤) در صورتیکه متوفف علیه یعنی ذات واجب سمنع باشد وجودش.

ديگر آنكه وجودش متوقف برغير اويود' ولازم آيدكه آنچيزكه متوقف عليه فرض شد متوقف عليه نباشد' [پس عالم همتىكلاوطراً بحكم عدم جواز تخاف معلول از علت بلاواسطه از ذاتواجب صادر شده است]. درحالكه فرض اين استكه اومتوقف عليه بود واين محال بود".

وچون هرچه بجز نورالانوار است از او صادر میشود<sup>؟</sup> بنابراین متوقف بر غیر او نبود<sup>\*</sup> بدانسان کهوجود افعال ما متوقب برزمان یا زوال مانع ویا وجود شرط بود<sup>د</sup> زیرا اینگونه امور در افعالمامدخلیت دارند<sup>\*</sup> ویا نورالانوار وقتی نبود کهمتقدم بر همهٔآنچه جز نورالانواراست باشد<sup>\*</sup>زیرا وقت خود نیز از جمله اموری است که غیر نورالانوار بود[ ومخلوق اویود]<sup>1</sup> وچون هم ذات نورالانوار وهم همهٔ آنچه صفانیه اورالانوار بود [ ومخلوق اویود]<sup>1</sup> وچون هم ذات نورالانوار وهم همهٔ آنچه صفانیه اورالانوار میشود دائم بود<sup>۱</sup> زیرا متوقف برامر منتظر دیگر نبود [ یعنی عالم وجود

 (۱) این فرض در صورتی است که آن ذات واجب نبود بلکه ممکن بود در این صورت تنها وجود آن موجب وجود او نشود وغیری هم دخالت دارد.

۲) يعنى آنچه فرض شد كه واجب الوجود باشد واجب الوجود نباشد.

۲) از فرض چیزی عدم آن لازم آید.

(٤) يعلى از نورالانوار صادر شود .

( ہ) پس وجود ہمۂ انوار طولیہ وعرضیہ وآثار ولواحق وعوارض آنھا متولف ہرذات نورالانوار است ونورالانوار ازلی است پس ہمہ آنچہ غیر از نورالانوار است نیز ازلی است و ازلی الصدور است .

(۲) یعنی برخلاف افعال مازیرا افعال ما متوقف براین امور است. لکن انوار تا هرهٔ که متوقف برذات خدا است ازلی است در آنجا مواقع وشرایط نیست.

(v) لكن بانورالانوار ومعلولات بلاواسطه اش اينكونه امور نيست.

(۸) تااینکد گفته شود که ایجاد عالم متوقف برآن وتت بود.

 (4) بنایر این نورالانوار متقدم برهمه است حتی بروقت پس شرط تأثیر نورالانوار سیتواند وقت باشد.

(، ، ) صفاتیه بعنی اشعریه که قائل به دوام وقدم صفاتند در خدا.

(۱۱) در اینکه وجود ذات نورالانواردائم استحرفی نیست و در مورد صفات هم صفاتیه آنها را دائم میدانند وینابر این هرچه به منشأیت ذات وصفات صادر شود نیز دائم بود . مضافاً باینکه نقل سخن بآن خواهد شد که متجدد میشود یس ذات ۔ نورالانواروانوار قاهره واظلال واضواء مجرده آنها همچنان دائم بودهوهست. وپیش ازاین بدانستی که شعاع محسوس از تیر حاصل میشود ونه نیر از شعاع و هراندازه نیراعظم دوام یابد شعاع او نیز دوام میابد با آنکه شعاع [معلول او و] صادر از او بود و همچنین بودعالم [باذات واجب که با دوام ذات او دوام یابد].

- (1) تمام موجبات وجود هست.
- (٢) که مثلا حالی از احوال نبوده است وبعد پدا شده است.

(ب) یعنی برفرض که بگویرم در عدم محض تجدد وحدوث حالتی بعد از حالتی دیگر ممکن است نقل کلام بدان شود زیرا حال هرامری که فرض شود متجدد است مانند حال امری است که برای و تجدد حاصل میشود در اینکه مرجح وقت ویازوال مانع یا تعلق علم، خود نیز به مرجع حدوثی احتیاج داردزیرا هرچیزی که مرجح حدوث عالم دانسته شود مانند حدوث اراده وقدرت یاوتت ویازوال مانع یا تعلق علم خود نیز حادث یود ونیاز بمرجحی دیگر دارد همانطور که اصل حدوث عالم احتیاج بمرجح دارد و میدانیم که حوادث متعاقبه بجائی متوقف نمی شود و نقل کلام در مرجح حدوث عالم این آید حوادث به موادث متعاقبه بجائی متوقف نمی شود و ازلی نباشد و همه حادث باشد لازم آید حوادث فیر متاه بود وزیران بود و از فرض عدم آزایت عالم ازلی نباشد و همه حادث باشد لازم آید حوادث غیر متاه به درازل بود واز فرض عدم از ایت عالم در ازلی زباشه و همه حادث باشد لازم آید حوادث غیر متاه به درازل بود واز فرض عدم از ایت عالم در ازلین این که بری که از عدش وجود شود که موجر محان از محالی به مونا را دن این اگر عالم در ازلین این اید و هر امری که از عدش وجود شود آید محان است بس بهتراست که بگوئیم از دات نورالانوار عالم و همه مانیها پدید آمد.

(٤) پس معلوم شد كه نورالانواروانوارقاهره وظلال آنها كه افلا كو كليات عناصر باشد واضواء آنها كه نفوس ناطقة فلكيه باشد همة دائم وازلى اند زبرا صدور معلول از علت غير قابل انفكا ك است وعلت ازلى است همانطور كه مابين شعاع و نير فاصله نيست وعلت شعاع نير است نه بالعكس. قطب ص ٣٩٣.

(ه) يعنى شعاع اثر ومعلول نيراعظم است. يس دنيا هم معلول نورالانوار است ودائم است. فصل در بیان اینکه عالم قدیم است و حرکات افلاك دوری وتام بود:

هر هیشی که تصور ثبات در آن نتوان کردن حرکت بود وهر موجودی که درزمانی نابوده است وسپس بود شده است حادث بود وهر حادتی [زمانی] آن گاه که حادث شود ، هرآن چیزی که این حادث برآن متوقف بود خود حادت ۔ [زمانی] بود نیرا هیچ حادثی مقتصی وجود خود نبود چه آنکه همهٔ محکنات در ایجاد نیاز ہمرجعی دارند ومرجع وی نیز هرگاه با تمام اموری که در ترجیع آن مدخل بود دائم بود آن چیز نیز دائم بود ودر نتیجه حادث نبود وچون فرض این است که حادث بود پس هرچیزی که متوقف علیه این حادث بود خود نیز حادث بود ونقل سخن بدانچیز مثوقف علیه شود اپس بناچار متسلسل شود و

(۱) در متن مطبوع تهران ضمن شرح، قطب گوید قصل در اینکه هرحادث زمانی
 محبوق به حوادث دیگر است بطور بی نهایت.

(۲) شهاب الدین معتقد است که این تعریف هم مطرد است وهم منعکس زیرا موجوادت ممکنه بنزد شیخ شهاب منحصر در پنج تسم است جوهر، کم، کیف، اضافه وهر کت وینابر این باقید هیئت جوهر خارج شود ویا قید اینکه ثبات آن تصور شود کم و کیف واضافه (البته نوع کم ثابت) خارج شود وزمان نیز خارج شود زیرا باعتبار هر کت که مظروف آنست ثبات آن متصور نیست نه بالذات در حال که آنچه بالذات متصور الثبات نیست هر کت است.

(~) حادث زمائی ہود .

(٤) یعنی هرحادث زمانی در آن هنگامی که حادث میشود هرامری که در حدوث آن دخالت دارد وآن حادث برآن متوقف باشد خود آن امر متوقف علیه نیز حادث بود البته منظور در هردو مورد حادث زمانی است نه ذاتی زیرا حادث ذاتی مصبوق بعدم ذاتی است. قطب ص ۳۹٤ .

(ه) منظور بیان این معنی است که همهٔ اموریکه در حوادث مدخلیتی دارند شود حادثاند.

(٦) بانیکه گفته شود کهآن هم نه واجب است ونه ممتنع پس ممکن باشد وسحتاج به مرجع دیگر که آنهم حادث بود وتسلسل لازم آید وتسلسل در این امر باطلل است پس یاید بعبدئی برسد که همه متجددات باو پایان یابد وآن حرکت است.

(v) وبالاخره نقل كلام باولين حادث شود وبايد اولين حادث متجدد بالذات باشد .

بیان شدکه سلسلهٔ نامتناهی در امور مجتمعةالوجود محال بود پس بناچار باید سلسله نامتناهی غیر مجتمعالوجود وغیر منقطعالوجودی باشد[که مشمول قاعده محالیت نشود]وگر نه بعد از انقطاع نقل سخن در نخستین حادث پس از انقطاع شود [وچون وجود این حوادث بر سبیل تجدد و تعاقب غیر منقطع ودائمی بود] پس شایسته است که در عالم وجود،حادث متجددی بود غیر منقطع .

وتنها چیزی که در عالم وجود از لحاظ ماهیت متجدد بود حرکت است [واستناد حوادث بآن ایجاب می کند که مستمر و دائم و غیر منقطع بود] واین حرکت، حرکت مستدیره است چون حرکات مستقیمه را نهایت وحدی بود<sup>\*</sup> [ و ناچار منقطع و غیر مستمر است چون واقع در ابعاد متناهی است] وتحقق برازخ نا۔ متناهی متصور نبود<sup>\*</sup> واز طرفی ما میدانیم که برازخ متحرك بالطبع نمی باشند مگر درهنگام فقدان ملایمات<sup>\*</sup> و [حیز طبیعی آنها که گفته اند هرجسم طبیعی را حیزی بود که از او جدا نشود مگر بواسطهٔ قامر واگر احیاناً بواسطهٔ قامری از حیز طبیعی خود خارج شود] هنگامیکه مجدداً بدو رسد متوقف خواهد شد<sup>\*</sup> بطوریکه هرگاه با برازخ همهٔ ملائماتش باشد و وجود آن بواسطهٔ آن ملائمات رجحان یابد<sup>\*</sup> هیچگاه متحرك نخواهد شد زیرا هیچگاه نتواند خواستار حیزی [وچیزی] باشد که وجودش

(۱) پس واجب است حرکتی باشد ستمرولاینقطع لکن میدانیم که حرکت ستقیم
 منقطع است پس آن حرکت دائم غیر منقطع حرکت دورانی فلکی بود.

(٢) چون ابعاد متناهی است.

(۳) چون ثابت شد که ابعاد متناهی است بنابر این حرکات مستقیمه هم متناهی است
 زیرا اصولا استمرار حرکات اجسام درست نباشد.

٤) وآن حیزطبیعی آنست زیراگفته شد که هرجسم طبیعی را حیزی باشد طبیعی
 که سلایم باوی بود واز ومفارقت نکند مگر بالقسر پس نقل سخن یان شود. قطب صومه.
 (٥) یعنی به حیز طبیعی خود که رسند دیگر حر کت نکند.

(٦) یعنی هرگاه همهٔ امور ملایم باطبع برزخی او موجود باشد ووجود آن امر به جهت ملایماتش مترجع شود هم متحرک نشود زیرا خواستار امری که وجود او بخاطر او مترجع شود نباشد پس حرکات طبیمی بسبب تیل باحیاز طبیعی خود منقطع میشوند. برای آن مرجع نشده است [پس حرکات طبیعیه در اثر وصول به حیزهای خود منقطع میشود] .وحرکات قسریه هم یا بالطبع اند ویا بالاراده .

و بزودی خواهی دانست که هرموجودی که در زیر فلک ماه بود وازاموری باشد که حرکت ارادی برای آن ممکن بود [و متحرك بحرکت ارادی باشد] متحمل حرکت دائم نمی شود [و حرکات آن دائمی نبود زیرا دائم بودن حرکت آن منوط بدوام برزخ آن بود] ویرزخ اینگونه موجودات را بقاء دائم نبود چه آنکه اینگونه ترکیبات عنصری سرانجام متفرق وپراکنده وتباه میشوند.

و بنا براین همه حرکات موجودات زیر افلاكرا پایانی بود وچون نابت شد که واجب است در عالم حرکتی بود مستمر ودائم ونا منقطع[ تا اینکه علت حوادث متعاة له باشد]، بناچار آن حرکت مخصوص افلاك بود، وحرکت افلاك هم حرکت دوری بود". وازاین امر ثابت و روشن میشودکه حوامل آن حرکات نیز دائمالوجود اند،که برای افلاك بلحاظ میدء ومنتهای هرکات مفروضهٔ آنها<sup>تا</sup> ونیز

(۱) البته این امر در اجسام عاصریه متصور بود ودرعلویاتقسری وقاسری نباشد. و البته هریک از دوقسم حرکت بالطبع ویاراده متناهی است. قسریصاد راز طبع مانند مشکی که در آن آب کرده زیر آب گذارند وسنگی کوچک براو نهند که تهراً بطرف بالا آید که در این صورت منگ که باید بطرف پائین حرکت کند باقسر قاسر بطرف بالا رود ودر هرحال متناهی است واز مرکز وفضای محیط خود تجاوز نمی کند.

(٣) يعنى همة موجودات تحتفلك قمرمراد نيست بلكه آن موجوداتى كه ممكن است متحرك بالا راده باشند يعنى انسان وبالعموم همة حيواناتى كه در اين عالمند، شهاب الدين گويد : اينگونه موجودات متحمل حركت ارادى دائمه نمى باشند زيرا دوام حركت متوقف بردوام برازخ است وبرزخ اينگونه موجودات دائمى نيست زيرا تركيرات عنصرى اينگونه برازخ بالاخره متفرق وبراكنده شده ومنحل ميشوند ودر نتيجه تمام حركات ارادى پايان پذير است.

(۳) زیرا ثابت شد که حرکات افلاک سستةیم نبود ویلکه ثابت شد که محال است که مستقیم باشد.

(٤) بطرف شرق وغرب، از طرف مبدء بطرف شرق واز طرف منتهى بطرف عرب.

بلحاظ اضافاتآنها [بسوی شمال ، جنوب و...] <sup>ر</sup> جهاتی مانند یمین و یسار و جز آن پدید میاید "و در آنها نقطه های اضافاتی متعین می گردد".

نکته ـ بدانکه آفتاب چون غروب میکند بمشرق خود باز نمی گردد مگر پس از اتمام حرکت دوری خود تماماً و اگر قبل از پایان حرکت دوری خود بازگردد لازم آپد که از مغرب خود طلوع کند و تو خود میدانی که روز بجز مدت طلوع آفتاب چیزدیگری نبود پس براین فرض لازم آید که یک روز دو روز شود<sup>٤</sup> و بداهة این طور نبود<sup>°</sup> و نیز لزوم وجود محدد جهات را بدانمتی و بدانمتی که جهت مفل با مرکز آن یکی بود [و اصولا جهت سفل همان مرکز است وجهت علو متحد با محیط آن میاشد]<sup>۳</sup> و زمین در مرکز آن بود<sup>۷</sup> و هرگاه مرکز محدد از جایگاه خود حرکت کند از هرطرف که فرض شود قهراً متوجه بالا شود و بسوی علو رود<sup>°</sup>.

و بدانستی که جهت علو ملایم باطبع زمین نبود وبزودی در بارهٔ چگونگی امر جهت علو بحث میشود ' وهمهٔحوادثی کهبنزد ما بود ' از آثار حرکات افلالهٔ

اضافات افلاك بسمت رأس وقدم وشمال وجنوب؟

(٢) عبارت كاه باشد ترجمه قديكون است البته جملة قديكون تسامح در تعبير است.

(۳) بعنی در افلاک ـ نقطه هائی که موجد جهات شش گانه شوند نسبت بهشرق و عرب وشمال وجنوب وبالا وزیر وهرگاه این حرکت نمیبود جهات نامبرده متعین نمیشدودر عبارت نسخه بدل آمده است در اثر آن،نقطه های اضافات متغیر میشود .

- ٤) يعنى لازم آيد كه درهر دورى دوروز پديد آيد وحال آنكه چنين نباشد.
  - (ه) یعنی دو روز نبود بنابر این حرکات افلاک دوری بود وتام است.

(٦) یعنی قبلا معلوم شد که سفل عبارت سرکز محدد است همانطور که علوم متحد با محیط محدد است.

(v) یعنی سرکز ثقل زمین باسرکز محدد منطبق است.

(۸) زیرا متحرک از مرکز بهرجانبی که حرکت کند بناچار سوی علو باشد و همانطور
 که متحرک پمرکز بهرجانبی که حرکت کند سوی سفل رود.

- (٩) زيرا ملايم طبع زمين مفل است نه علو.
- (, .) يعنى يان شود كه جهت علو ملايم بازمين نبود.

(۱۱) یعنیدرعالم کون وقساد مانند ، هرب حرارتواستیلای برودت وقلة نشوونما و رطوبات وانواع نباتات. بود وبنابراین از بسائط اربعه نمی باشند' والا لازم آید که:

اولا پراکنده شوند وثانیاً حرکات آنها دائمی نبود وثانتاً حادث باشند و حدوث آنها موجب خواهد بودکه برازخ وحرکات دیگری باشد متقدم بر آنهـا و محیط بدانها وستحرك به حرکات دائمه .

بدانکه افلاك در حرکات ومناسات حرکات خود ومقابلات[کواکب]آنها و جز آنها [از مقارنات وتربیعات وغیره] <sup>ب</sup> متنتبه به مناسبات امور قدسی و اشعۀانوار قاهرهاند وچونافلاك را نرمد که بطور دفعة واحده بین این اونجاع و مناسبات جمع نمایند واز طرقی هریک از ستارگان حاجبآن دگر میباشد و بس ممکن نبود که بین همۀ آنها مقابله واقع شود و نیز ممکن نبود که بین همۀ آنها حجابی نبود و باز بین همۀ آنها مناسباتی بود آنطور که در عالم قواهر هست زیرا در برازخ ابعاد و حجابهای بحیار بود ان به میناچار افلاك بر سبیل بدلیت حافظ این اوضاع ا

( <sub>۱</sub> ) مشمول کون وقساد نمی شوندومر کب از مواد عضری هم نمی باشند ویلکه طبیعت آنها چیز دیگری است.

- (۲) یعنی اگر تحت کون وغساد ویا مرکز باشند.
- (٣) زیرا اگر تحت کون ونساد واقع باشند علتی دیگر میخواهند.

(٤) منظور از مقابلات مقابلات كواكب بود ومنظور از حالات ديگر مقارنات وتربيمات وتثليثات، تسدسيات وجز آنها از اتصالات كوكيبه ومفاسبات فلكيه بود.

ها بعنی نحرض افلاک از این حالات تشبه بامور قدمی وانوار مجرده است ونیل (م) بعنی نحرض افلاک از این حقیقی متعین و منضبطاند.

(۲) چون مایین بعضی از این حالات بابعضیدیگر تضاداست سانند مقابله ومقارنه بنابر این کوکبی نمیتواند هم مقارنه وهم مقابله داشته باشد.

(v) چون جرم آنها کثیف است.

(۸) يعنى بين همه كواكب.

- (۹) یعنی بین همهٔ کواکب برخلاف تواهرکه حجابی بین آنها نیست.
  - لكن در عالم قواهر ايعاد وحجاب نبود.

(۱۱) یعنی موتعی که ستارگان چنین حالی داشته باشندیس افلاک حافظ جمع بین اوضاعی باشند که موجب حدوث جمیع مناصبات است. قطب ص۳۹۹۹. [وجمع بین این اوضاع که موجب حدوث جمیع مناسبات است] میباشد" بنعویکه در اکوار و ادوار مختلف بر سبیل تعاقب و استیناف" به همهٔ آن مناحبات ممکنه تحقق بخشد [چون بطور دفعة واحده ممکن نباشد] .

و اوضاع حرکات افلاك نه چنان بودکه پیروان مشاءگفته وفرض کردهاند که هر فلکی درحرکاتکثیرهٔ خود از همهٔ وجوه متشبه بیکی از عقول نوری مشخص مجرد بود".

زیراکه افلاك بسیارند وحرکات آنها نیز مختلف بود وآنطورکه خودتصریح کردهاند<sup>4</sup> غرض از حرکت افلاكحرکت کواکب بود و هرکوکبی درحرکت خود گاه راجع بود وگاه مستقیم، گاه در اوج بودوگاه در حفیض ویا اینوصنچگونــه این حرکات مختلفه متشبه بهچیز واحد مشخص [یعنی عقل مجرد]بود درحال که آنان خود معتقد باشراقات کثیره که ناشی از تکتئر مناسبات نوریه باشد نمی باشند و بنابر این حرکات کواکب با همهٔ اختلاف احوال خود نبود مگر بمنظور تحصیل مناصبات اشعهٔ نوری وانوار عقلی در معشوقات ونسبتهای بعضی از ستارگان به معضی دیگر نبود مگر تابع مناسبات بعضی از معشوقات با بعضی دیگروبنابراین

( 1 ) ئەبطور دفعى

(۲) منظور از استینافاین است که افلاک در هرچند هزار سال حرکات و مناسبات وآثار خود را تمام کرده ودوری دیگر برای سازندگی دیگر شروع میکنند.

(۳) شیخ میگوید همهٔ افلاک در حرکات خود بطور دسته جمعی متشبه بانوار مجرده وقاهرهاند نهآنکه هریک یک از افلاک در حرکات ویژهٔ خود از همهٔ وجوه متشبه بنکی مشخص از انوار مجرده بود . قطب ص . . ؛ .

(٤) درکتب فلمفی بروش مشاء.

(ه) تااینکه اشعهٔ مختلف کوا کب را بیکدیگر انتقال دهد وباهم مخلوط کند ویاجزا. عالم برساند وبدین وسیله انواع کائنات پدید آید وچون حرکات کواکب مختلف است آثار آنها نیز مختلف است واین امر درست نیست.

(٦) خلاصه اینکه مشائیان قائل باشراقات متضاعف عقول شمی باشند که مقتضی تکثر
 انوار عقلیه و کثرت مناسبات آنها باشد.

(v) منظور از معشوقات قواهر بود.

قاهریتی تشبه ممکن نبود]. و بلکه ایندور یایان یافته وسیس دوری دیگر آغاز می شود .

و مشائیان دراین نوع تشبیهات بنوعی از مثالی که خود مردود دانستهاند و در او بر متقدمان[یرادگرفتهاند اعتراف و استناد می کنند".

واز جعله چیزهائی که دلالت برکثرت معشوقات عقلیه میکند اینکه هرگاه معشوق افلاك در باب حرکات آنها یکی باشد، لازم آید که حرکات آنها درجهات متشابه بود" درحال که چنین نبود[وهمانطور که بیان شد حرکات آنها هم درجهات وهم در اوضاع واحوال دیگر مختلف است] ونیز تو خود میدانی که هرگاه بعضی از برازخ علویه علت بعضی دیگر باشد بطوریکه [بین همهٔ آنها رابطهٔ علی و معلولی باشدو]علل ومعلولات باشند لازم آید که [بحکم اینکه درطبیعت معلول متشبه به علت است] معلولات در حرکات خود متشبه به علل باشند و عاشق آنها باشند

 (۱) زیرا هرنسبت قاهریتی موجب نمی د که کوآکب متشبه بانوار قاهره ومجردات شوند پس آن تحصیل مناسبات که غرض از حرکات کواکب است مندرجا حاصل میشود در
 اکوارواد وار مختلف.

(۲) مشائیان در این تشبیهات یعنی در تشبیه اصنام بارباب خود وتشبه افلاک به قواهر در تحصیل مناسبات بنوعی ازسال یامثلی کهخود قبول ندارند ویر متقدمان ایراد گرفته اند یعنی کسانی کهقائل بارباب اصنامند و گویند اشخاص هرنوعی را امر واحدی است عقلی که مثال وسطابق پااوست اعتراف کرده اند یعنی برای حل اشکال قائل به چیزی شده اند که قبول ندارند.

یعتی مشائیان برای حل این مناصبات مثلی آوردهاند که خود نپذیرفتهاند . (۳) یعتی همهٔ حرکات کواکب وافلاک متوجه به یکجهت شوند ومختلف و مثلا هابط وراجعو. .نباشد در صورتی که معشوقات افلاک در حرکات آنها یکی بود . در حال که چنین نیست' [ زیرا اگر چنین باشد باید حرکات آنها در جهت متشابه باشد.]

## فصل درتتمه گلمتار ما در باب قواهر کلی،طولیوعرضیوازلیتو ابدیت زمان

چون انوار فاهرهرا [همواره] ابتهاجی کامل بود بیک نور یعنی نورالانوار<sup>-</sup> و از طرفی از همهٔ آن انوار بملت فقرمشتر کی که دارند یک برزخ [کلی که فلک ثوابت باشد] صادر شود ونیز چون آن گونه قواهری که مقتضی وجود وصدور عنصر یاتند از قواهر عالیهٔ که اصحاب برازخ علویهاند [ یعنی افلاك ] نازل ترند و با توجه باینکه از آنها [ یعنی از قواهریکه مقتضی عنصر یاتند ] آنگونه برزخهائی صادر میشود که هم در برابر برازخ عالیه خاصع بود و هم طبعاً متأثر از آنها باشد<sup>ع</sup> و نیز با توجه باینکه برای آنها [ یعنی برای برازخ خاصعه که میکند. نتیجه این میشود که هم در برابر برازخ عالیه خاصع بود و هم طبعاً متأثر میکند. نتیجه این میشود که حرکات افلاك نیز در دورانی بودن مشتر کند وبرای تشبه بیک معشوقاند که آن نور اعلی بود و در عین حال بسبب اختلاف معشوقات خود که انوار قاهرهاند در جهات میباشند، اشتراکات در برابر اشتراکات و افتراقات بازاء افتراقات و مفترقات بازاه مفترقات بود و بدین ترتیب جهات متکثر

(1) یعنی اگر چنین بود لازم میامد که سرانجام همهٔ برازخ متوجه به علت اول و علة العلل شوند وحرکات آنها متشابه میبود وبنابر این اصولا بین برازخ رابطه علت ومعلولی وجود ندارشت.

(٣) زیرا بین انوارحجایی نبود وینابر این همهٔ آنهارا یک ابتهاج بود که عبارت از
 مشاهده نور الانوار بود واز این ابتهاج برزخی حاصل نشود .

(٣) آن برزخ قلک ثوابت بود باتمام صور کوا کبی که در آن بود.
 (٤) یعنی از قواهری که در رتبت نازل اند و مقتضی عنصر یاتند.
 (٥) یعنی برازخ خاضعه ویا عنصریات را مادهٔ مشتر کی است.

و متناسب در فیض حاصل میگردد [ وجهات فیض متکثر ومتناسب میشود] . و باید[دراینجا چند نکته را]دانست [اول آنکه] تقدم بعضی از قواهر بر ۔ بعضی دگر تقدم عقلی [ذاتی] بود نه زمانی، [دوم آنکه] آدمی قادر بر ضبط<sup>۳</sup> ترتیب قواهرو شمارش آنها نبود [سوم آنکه] چنین نباشد که قواهر تنها در جهت ترتیب طولی روند وبلکه پارهٔ از قواهر در وجود متکافی<sup>1</sup> میباشند<sup>۳</sup>.

زیرا از قواهر طولیه اعلین بسبب جهات کثیرهٔ نوریهٔ که در ذات آنها بود ویا بسبب مشارکت بعض با بعضی دیگر جایز بود که انوار قاهرهٔ متکافئهاز آنها صادرگردد واگر[وجود انوار متکافئهٔواقع در طبقات عرضیه که ارباب اصنام

(۱) همهٔ قواهر در یک ابتهاج که حصول بواسطهٔ مشاهده نور الانوار است مشتر کند ویاز همهٔ قواهر در فتر مشتر کند واز جهت اشترا که در فتر برزخ مشتر که حاصل میشود که بمزلهٔ مادهٔ مشتر که عنصریات است. واز جهت ابتهاج واحد حرکات دوریهٔ واحد حاصل میشود پس دوحد مشتر که دارند یکی ابتهاج واحد که منشأ حرکات دوریه است ودیگر فتر واحد که منشاء اشترا که در صدور برزخ واحد است واز طرفی قواهردر مترتبه نازل تر مقتضی عنصر یاتند البته قواهر تازله ارباب اصنام اند یعنی از جهت ارباب اصنام بودن و باز از همانها که مقتضی عنصریات است برازخی که در برابر برازخ عالیه خاصع اند صادر ، میشود و ماده مقتضی عنصریات است برازخی که در برابر برازخ عالیه خاصع اند صادر ، میشود و ماده دارند که بین همهٔ عنصریات است که قبول صورتها میکند و همانطور حرکات افلا که در دوری بودن مشتر که ودر جهات مختلف است پس اشتراکات در آنها بازاء اشتراکات در معاوات وارض است. یعنی در ابتهاج اشتراکات عقلی دارد وبازاء اشتراکات در منبریات در حرکت استداره ومادهٔ مشتر که. ومتفرقات در انواز مجرده بازاء متراکات در معاوات در حرکت استداره ومادهٔ مشتر که. ومتفرقات در انواز مجرده بازاء متراکات در عنظریات مختلف است بین عالم مشتر که مشتر که مقول مورتها میکند و مانطور مرکات افلا که در دوری منتری است. یعنی در ابتهاج اشتراکات عقلی دارد وبازاء اشتراکات در معاوات در حرکت استداره ومادهٔ مشتر که ومتفرقات در انواز مجرده بازاء متفرقات در عنظریات مختلف است بین

۲) باینکه بعضی علت بعضی دگر باشند تاآخر مراتب.

 (۳) یعنی سایین آنها جریان علت ومعلولی نباشد ویلکه علل آنها امری باشد خارج از آنها. نوعیه اند] نمی بود. انواع متکافئه حاصل نمی شد وآنچه از نوع انوار قاهرهٔ عرضیه از ناحیهٔ انوار قاهرهٔ اعدین باعتار مشاهدت آنها نسبت بنور الانوار وهر نور عالی دیگر حاصل میشود اندرف از انوار عرضیه ایست که از جهت اشعهٔ اشراقیهٔ آنها حاصل می گردد . زیرا متاهدات اشرف از اشراق بود.

ودرآن اشعه نیز مراتب وطبقاتی بود ۲ پس در بین قواهر اصولی بودطولی که وسائط شعاعی وجوهری آنهاکمتر بود؟که آنها امهات انوار قاهرهاند.

و بعتبی از قواهر اصول عرضی می اشند که از اشعهٔ وساطیه یعنی اشعهٔ طبقهٔ طولیه حاصل شدهاند و آنها خود بر طبقاتی بسیاراند° .

بدانکه زمان عبارت از مقدار حرکت بود آنگاه که مقدار متقدم وستأخرآن

(۱) یعنی اگر وجود انوار منکائه در طبقهٔ عرضیه که ارباب انواع باشد نمی بود، قهراً انواع متکائله هم حاصل نمی شد وتکافؤ معلولات جسمانیه یعنی انواع که بعضی علت بعضی دیگر نمی باشند وعلت همهٔ آنها امری است خارج از آنها دلیل براین است که در علل نوریهٔ آنها نیز تکافؤ وجود دارد یعنی ارباب انواع آنها و علل آن ارباب انواع نیز خارج از آنها است زیرا هرآنچه در این عالم جسمانی یود از جواهر و اعراض همه ظل وآثار انواع وهیات نوری عقلی بود پس چون حرکات فلکیه و اوضاع کو کیدانواع عنصریه را مهیامی کند عقل مفارقی که رب النوع آنها است برآنها افاضه می کند. قطب ص۲۰.۲.

(۲) عبارت مغلق است منظور این است که انوار قاهرهٔ عرضیهٔ که باعتبار مشاهدت قواهر اعلین نسبت بذات نورالانوار ویا مشاهدتی که هرعقل حافل نسبت به عالی دارد حاصل میشود شریفتر است از انوار قاهرهٔ که باعتبار اشعهٔ آنها حاصل میشود پس انوار قاهره عرضیه دوقه ماند یک قهم آنها که باعتبار مشاهدات انوار طولیه حاصل میشوند یک قسم آنها که باعتبار اشراقات هریک بردیگری حاصل میشود.

(۳) واین اختلاف ناشی از اختلاف در قابل وفاعل بود.
 (٤) هرسافل معلول عالی است ومترتب است تاآخر مراتب.
 (٤) ویا کثرتی که دارند بعضی بابعضی دیگر ترکیب یابند و از هرترکیبی ودسته (٥)

ازآنها تعداد ودستة از قواهر وننوس واجرام ماعراض حاصل شود.

در عقل جمع گردد' وضِط آن بحرکت یومیه بود زیرا حرکت یومیه ظاهرترین حرکات بود<sup>۲</sup> .

و تو از تأخیر خود نسبت بامری درصورتیکه آن تأخیر منتهی شود به ازدست رفتن فائدهٔ که تقدیم آن دربر دارد حدس خواهی زد که امری از امور از دست تو برفته است وآنزمان بود " .

ودراین هنگام اندریابی که زمان عبارت از مقدار حرکت بود زیرا در آن تفاوتی در قلت کثرت و همچنین عدم ثباتی درمیایی [و چون این امر روشن شد] بدانکه زمان را نه بدایتی بود ونه نهایتی بلکه ازلی وابدی است چون زمان منقطع نمی شود [درطرف ابتداء] بدان نحوکه اورا مبدءی زمانی بود<sup>و</sup> زیرا اگر چنین باشد قهراً اورا نیز قبلی خواهد بودکه با بعد آن جمع نشود<sup>و</sup> [ زیرا حالت کون باحالت لاکون جمع نمی شود ولازم آیدکه برای زمان زمان باشد] .

و نتوان گفت که این قبل نفس عدم [یعنی عدم زمانی] بود آ زیرا

(۱) یعنی هرگاه مقدار متقدمو، تأخر آن را در عقل جمع کنیم ویدان نظر افکنیم درمیابیم که زمان مقدار حرکت است. منظوراین است که آنات گذران بوده و مقدار ندارند وینا براین مقدار بودن آن آنگاه معلوم میشود که اجزاء آن جمع شوند والبته تنها در عقل جمع میشوند پس چند جزء آن که پهلوی هم در عقل جمع شوند ادراك میکنیم که مقدار است و بهرحال مقدار چیزی باید باشد که خودمتدرج العصول بود وآن حرکت است.

( y ) ضبط آن بسبب مقیاس حرکت دورانی افلاك است که منقسم به ساعات، ایام ، هفته ها، ساهها وسالها شود وبالاخره حرکت افلاك از مشرق بمغرب .

(۳) برایروشن شدن معنیزمان این مثالرا آوردد است ومثلا در رفتن بمنزل برای ناهار تأخیر کردهایو قهراً بمنزل نرسیدهٔ چه چیز موجب شده است که تو بمنزل نرسی همان چیز زمان است .

(٤) یعنی مبدئی زمانی ندارد و پس در جهت مبدأ منقطع نیست.

(م) زیراحال کون باحال لاکون جسم نمیشود والیته حال بعد که نیاسده استلاکون است وحال قبل که گذشته است نیز لاکون است.

(-) يعنى عدم زمان نباشد. يعنى نفس عدم زمان نباشد.

عدم چیزی[که عدم ملکه است] گاه باشد که بعد از آن وجود یابد ونیز[قبل] امر ثابتی هم نبود که با بعد خود جمع شود [چه آنکه اگر امر ثابتی باشد] قبلیت او نیز قبلیت زمانی بود و لازم آید که قبل ازمانزمانی بود و آن محال بود که زمان را مبدئی نبود [وامری بود ثابت سیال و متجددالحصول].

واز طریق دیگرگوئیم:<sup>٤</sup> پیش از این بدانستی که همهٔ حوادث مستدعی علل غیر متناهی غیر مجتمعالوجودند<sup>و</sup> وینابراین مستدعی حرکت دائمیاند و آن [حرکت دائمی] ناچار باید از امری بود محیط<sup>و</sup> وپیش از این دوام آن محیط [محددالجهات] را ازراهی دیگر [ بجز آن راهی که دوام زمان بدان دانسته میشود]

() وبالاخره هرگاه زمان را مبدئی باشد لازم آید که آنراقبلی باشد که با بعد خود جمع نشود و قبلی که با بعد خود جمع نشود خود زمان است پس آن قبل نفس عدم زمان نباشد و امر ثابتی هم نباشد که با بعد خود جمع شود پس از نوع امر ثابتی باشد سیال متجدد پس آن قبل نفس عدم نباشد باین معنی که زمانی نبوده است پس بود شده است زیرا عدم چیز ی گاه باشد که بعد از او باشد وامر ثابتی نباشد تا بااو جمع شود وامر ثابتی نیست تا لازم آید که قبل را قبلیت زمانی باشد و لازم آید که که قبل از زمان زمان باشد و بعبارت دیگر آن قبل عدم آن زمان نمی باشد بعنی عدم لزمان درست نیست چون قبل از زمان ، زمان باشد و آ که عدم الزمان یاشد پس عدم محض است پس قبل از زمان نتواند عدم الزمان باشد و آن قبل مفروض امر ثابتی هم نیست آنطور که با بعد خود جمع شودزیرا متدرج الوجود است.

( ۲ ) مانند واحدی که با دو جمع شود که یکی تبل از دواست وامری ثابت است.

(۳) وازهمین جهت است که ارسطو گوید هرکس که قائل بحدوث زمان است ناآگاهانه قائل بقدم زمان است وچون از فرض عدم آن وجودش لازم میآید بعضی گمان کرده ند واجب \_ الوجود است... در هرحال اگر زمان را مبدئی بود لازم آید که اورا مبدئی نبوده یعنی از فرض وجود عدم آن لازم آیدومحال بودن آنهم همین است.

قطب ص۳۰۶. (۶) طریقدیگری استبرای این معنی که زمان مبدئیندارد وآنازطریق اثبات این معنی است که اصولا حوادشرا مبدئی نبود.

(a) غیر متناهی درا مور غیر مجتمع الوجود باطل نیست.
 (a) یعنی محیط به برازخ دیکر که محدد الجهات باشد.

بدانستی'، پس چون ثابت شدکه حرکترا مبدئی نبود [ودائم بود] همینطور است وضع زمان که مقدار آنست.

ونیز زمانرا مقطعی [ونهایتی] نبود زیرا اگر اورا نهابتی بود بناچار عدم آن بعد از وجودش بود".

ولازم آید که برای آن بعدی باشد و بعد بودن او نیز عبارت از عدم اونباشد زیراگاه باشد که عدم قبل باشد[تنها بعد بودن عبارت از عدم نباشد وبراین وجه چه بسا که عدم قبل باشد چنانکه گذشت] . وچیز ثابتی نباشد چنانکه گذشت پس [بهرحال اگر اورا مقطع ویعدی باشد] لازم آید که بعد از همهٔ زمانها زمانی بود و و این امر محال بود [پس زمانرا نه بدایت بود ونه نهایت واورا بالفعل طرفی نبود وشی متصل واحدی بود از ازل تا اید] وقبلیت و بعدیت زمان نسبت به «آن» دفعی

(۱) ازراه استحالت فساد محدد وعدم آن وبنابراین چون حرکترا میدئینبودقهراً زمان
 هم که مقدار اوست دارای میده نباشد.

(۲) یعنی همانطور که ابتدائی برای زمان نیست انتهائی هم نیست.

(٣) چون معنى بايان عدماست وينابراين تبل از عدم يعنى تبل از بايان موجود بوده
 است .

(٤) یعنی بعدی که عبارت از بعد از وجود او بود.

(ه) يعنى عدم تبل باشدوآن عدم محض باشد وچيز ثابتى نباشد كه با چيزى ديگر جمع شود دربيان بطلان مبده گفت كه گاهباشد كه عدم چيزى بعداز آن چيز باشد وعكس آنرا دراينجا گويد كه گاه باشد كه عدم چيزى تبل از آن چيز باشدوچيز ثابتى نباشد كه قبل با بعد جمع شود بلكه زمان امرى است متجدد ومتصرم پس هرچه را قبل فرض كنيم قبلى خوا هدداشت وهرچه را بعد فرض كنيم بعدى خواهد داشت زيرا قبل ويعد ثابت نمى باشند ومانند واحد واثنين نمى باشند كه واحد قبل با بعد جمع شود واصولا اگر فرض شود كه قبل را قبلى ويا بعدرا بعدى باشه، لا<sup>•</sup> ...كه نه آن قبل قبل باشد ونه آن بعد بعد باشد واز وجود هريك عدم آن لازم آيدو ومتصل باشد كه زمان را بدايت ونها يت نيس اورا بالفعل طرفى نباشد ويا نغد المرى واحد باشه باشد كه زمان را بدايت ونهايت نيست پس اورا بالفعل طرفى نباشد ويلكه اسرى واحد محون رونى شد كه زمان را بدايت ونهايت نيست پس اورا بالفعل طرفى نباشد ويلكه اسرى واحد مون منصل باشد از ازل تا ابد وطرف وهمى زمان آن» است باعتبار حد ناصل بين گذشته و آينده در متصل باشد از ازل تا ابد وطرف وهمى زمان آن» است باعتبار حد ناصل بين گذشته و آينده كه يكى را بديگرى وصل كندويا عتبار اينكه گذشته را از آينده جدامى كند حد قاصل است. قطب ص وهمی وزمانی که دوطرف اوست اعتبار میشود ۲ پس آنچه از اجزاء گذشته نزدیکتر باوست بعد بود ۳ وآنچه دورتر است قبل بود ودر طرف آینده امر بعکس سیباشد ۴ . وگرنه اشکال تشابه وارد خواهد بود ۴ ونه ماضی، ماضی بود ونه مستقبل، مستقبل .

وفیض خدا ابدی بود<sup>ت</sup> زیرا فاعل آن نه تغییر پذیرد ونه منعدم گردد وینابراین عالم بدوام او دوام یابد . واما آنچه دراین بآب گفته شده است که اگر فیض دوام یابد لازم آید که فیض با مبدع فیض برابر بود درست نبود واین امر لازم نمی آید<sup>۷</sup> چه آنکه بدانستی که نیر متقدم برشعاع بود<sup>۸</sup> اگرچه در این سورد گاه از وجود شعاع وعدم آن بروجود وعدم نیر پیش از آن استدلال میشود در موردی که عسدم آن سمکن بود<sup>۰</sup> .

اما موجب که دراینجاعالم باشد ا لازمنمی آید که فی نفسه برابر باشد با آنچه ویرا ایجاب کرده است که دراینجا واجب الوجود بود[اگرچه دوام آن دو با۔ یکدیگر بود] وینکه او یعنی عالم ازاو حاصل شده وپایدار باوست ا

(۱) زیرا وجود خارجی ندارد.
(۳) یعنی اجزاء زبانی که درطرف «آن» است پس قبلیت ویعدیت باین اعتبار است.
(۳) یعنی نزدیکتر به آن وهمی.
(۳) یعنی نزدیکتر به آن وهمی.
(۵) یعنی جزئی که دورتر است بعد وجزئی که نزدیکتر است به «آن» قبل بود.
(۵) یعنی اگر این نسبت معتبر نباشد این اشکال وارد است که چون اجزاء زبان ستابه اند واولویتی هم نمیت از رامقبلیت وبعدیت پس حصول اجزاء آن ترجیع بلامرجع است.
(۳) پس عالم ابدی بود زیرا فاعل که واجب بالذات است همواره ذوات ممکنات را افاضه میکند.
(۳) ابراد این است که دراین صورت لازم آید که مخلوق وخالق برایر باشند.
(۳) ابراد این است که دراین صورت لازم آید که مخلوق وخالق برایر باشند.
(۳) ابراد این است که دراین صورت لازم آید که مخلوق وخالق برایر باشند.
(۳) ابراد این است که دراین صورت لازم آید که مخلوق وخالق برایر باشند.
(۳) ابراد این است که دراین صورت لازم آید که مخلوق وخالق برایر باشند.
(۳) ابراد این است که دراین صورت لازم آید که مخلوق وخالق برایر باشند.
(۳) ابراد این است که دراین صورت لازم آید که مخلوق وخالق برایر باشند.
(۳) ابراد این است که دراین میکند.
(۳) ابراد این است که دراین صورت لازم آید که مخلوق وخالق برایر باشند.
(۳) ابراد این است که دراین صورت لازم آید که مخلوق وخالق برایر باشند.
(۳) ابراد این است که دراین صورت لازم آید که شعلوق و باین میلید.

(۱۱) يعنى عالم كه فيض خداست صادر از خداست وقائم باو است.

و اما آنچه درمقام ابطال حرکات بی آغاز گفته شده است<sup>۱</sup> و استدلال شده است که حرکات مجتمعةالوجودند ازآن جهت که یک یک آنها متدرجاً موجود میشوند وینا براین همهٔ آنها موجود خواهند شد[وچون همه موجود بوده ودارای ترتیب است پس باید متناهی باشد پس عالم حادثاست]<sup>۲</sup> نادرست خواهد بود<sup>۳</sup> زیرا حرکات متعاقبه محال بود که مجتمع شوند<sup>۱</sup> وینا براین سأنهٔ بی نهایت در آنها بدون اشکال است<sup>۵</sup> ودرست است پس مجموعی برای آنها نبود و وجودجمعی نیابند چه آنکه همانگونه که موجود میشوند تباه میشوند.

وبدانستی که برهان وجوب تناهی در اموری جریان یابد که هم اجتماع آحاد آنها ممکن بود و هم درآنها ترتیب علی بود در حال که در مورد حرکات متعاقبه این طور نبود چه آنکه اجتماع آحادآنها ممکن نبود [برخلاف غیر متعاقبه که حرکانتهافلاك مستدیره باشد] وفرض کردن امری که ذاتاً محال است بدین-منظور که اموی دیگر بر جهت محال بودن آن [و فرض آن محال را ممکن] امتوار کردن از اموری است که قبلا بطلان آنرا بدانستی وآن گونه عللی که درآنهانهایت واجب بود عبارت از ذوات ثابته فیاضیه بود^ [بعلت اجتماع وترتیبی که دارند

(۱) تاحدوث عالم را ثابت کنند. واز ابطال حرکات بی آغاز حدوث عالم لازم آید.
(۳) وچون همه موجوداند ودارای ترتیب پس بایدمتناهی باشد وعالم حادث باشد.
(۳) یعنی این استدلال نادرست است.
(٤) مانند اجزاء حرکات محدد که بعثما درآن است.
(٥) چون بی تهایت درامور متعاقبه بی اشکال است چنانکه گذشت.
(٣) دراین جا اجتماع حرکات مانید است که فرض میشود موجود است وحیس براین-فرض محال بودن حدوث عالم استوار میشود.

(۷) در تواعدی که آخر باب منطق آورده است این معلی را بیان کرده است که بکی از موارد مغالطه همین است که ابتداء امر محالی راممکن فرض کنندومیس اموری رابر آن استوار کنندو درهر حال چون روشن شد که حرکات علل حوادث اند و همین طور ذوات فیاضیه ، روشن شد که که حرکات نامتناهی اند.

(۸) چوٺهم مجتمعةالوجودند وهم دارای ترتیب علی برخلاف حرکات پس دوات فیلخیه که علل حوادثاند متناهیند. قطب ص و . ۶. بر خلاف حركات متعاتبه] واما ایرادی که دراین باب شده است که هرگاه حرکات بی نهایت بود لازم آید که هریک از حوادث عالم وجودش متوقف بر حمول بینهایت بود ودر نتیجه اصلا وجود نیافته حاصل نشود ، گفتاری ناصواب بود زیرا آن امری که اگر متوقف بر نامتناهی بائند معتنع الوجود خواهد بود درصورتی است که متوقف علیه و مترتب علیه نامتناهی حاصل نشده بائند ' [باینکه هردو معدوم بائند که در این صورت دومی یعنی متوقف موجود نشود مگر بعد از وجود متوقف علیه نامتناهی در مستقبل] واما اگر نامتناهی متوقف عایه [درجهت ماضی] بائند و حوادث هم از نوع حوادث ضروری الوقوع بائند [که بعد از وجود نامتناهی که در جهت ماضی است ای که در متوان علیه متوقف میتوان عایه از وجود نامتناهی که در موادث هم از نوع حوادث ضروری الوقوع بائند [که بعد از وجود نامتناهی که در متوان میتوان میتوان میتوان میتوان میتوان میتوان میتوان میتوان

واما آنچه در مقام ایراد دیگرگفته شده است که«آن» عبارت از پایان ماضی بود وینابراین [ماضی] متناهی بود [زیرا هرچهرا پایان بود مىناهی است] اگر منظور این باشد که «آن» آخر ماضیاست وبعد از آن آخر دیگری نبود سخنی نادرست

(۱) مائند دوچیز معدومی که اخیر آن دو وجودنیابد مگر پس از وجود معدوم اول بلکه مگر پس از وجود غیر مثناهی . خلاصة کلام اینکه گوینداسری که متوقف بر امورنامتناهی باشد وستنع الوجوداست آن موردی است که آن نامتناهی از امورمتر تبی باشد که تاآن هنگام حاصل نشده باشد و مربوط به مستقبل باشد مانند دوچیز معدومی که دومین آن حاصل نمیشود مگر پس از وجود یافتن معدوم اول ویلکه بطور بی نهایت همهٔ افراد آن باید موجود شوند تاآن امر متوقف بر آنها حاصل شود .

(۲) یعنی محل نزاع همین است واز کجا حکم تطمی بامتناع آن کرده اند زیرا هر. چیزی که وجود نیابد مگر بعد از وجود بی نهایت در مستقبل بطور قطع وجودش محال بود پس هر حرکتی وحادثی که متوقف بود برحرکات و حوادث بی نهایت درآینده واجب است که آن حوادثی که متوقف علیه است متناهی باشد پس اگر خرض کنیم که چیزی متوقف باشد برحصول مالایتناهی در طرف آینده چون کشش آینده بینهایت است تا آن بی نهایت حاصل نشود آن امر حاصل نمی شود و بدیهی است که آن بی نهایت هیچگاه حاصل نمی شود پس آن امرهم حاصل نخواهد شد.

(٣) يعنى ماضي ستناهى بود .

بود واگر منظور این بودکه آن «آن» آخر ماضی بود و عد از آن ادواری ازآنات دیگر میبانندکه هریک آخر ماقبل خود بود سخنی درست است زیرا براین فرض آن «آن» مفروض هم آخر این ماضی بود و هم آغاز زمان آینده درصورنیکه «آن» میدء قرار داده شود و هریک از دو زمانی که واقع در دوطرف آن بود پعنی ماضی و ستقبل یی پایان قرار داده شود .

واکثر اوقات، اینان حکم جمیع را براساس حکم بریکایک ثابت می کند'. چنانکه گفته میشود: هریک از حرکات مسبوق بعدم بود پس لازم آید که همهٔ حرکات نیزمسبوق بعدم باشد وپیش از این بدانستی که از ثبوت حکمی بریکایک لازم نمی آید که آن حکم برهمه [بطورجمعی] نیز ثابت شود [مثل اینکه گویند هریک یک از زنجیان سیا هند پس همه آدمیان سیا هند] زیرا ترارسد که گوئی: هریک یک از اعداد سیا هی براین محل در زمان واحد معینی سمکن الحصول بود ولکن ترا نرسد که گوئی همهٔ اعداد سیا هی در زمان واحد معینی بحک ان محل سکن الحصول یود وینا براین از ثبوت حکمی بریکایک ثبوت آن برهمه لازم نمی آید؟ [وبلکه ناصواب بود].

فصل در بیان اینکه حرکات افلاك برای رسیدن بامری قدسی لذید بود .

چون وجودحرکات فلکیه ثابت شد وثابت شد که حرکات افلاك منبعث ازانوار مجردهٔ مدیرهاند.

( ) زیرا بنزد حکیم بعد ازآن «آن» مفروض، آنات وازمنهٔ غیر متناهی دیگر بود کـه هریک آخر ماقبل خوداست. قطب ص ، ؛ ٤ .

(٢) این امر درست است لکن آن نتیجا که مطلوب خصم است حاصل نمیشود.

(٣) بعنی آخر ماضی وابتداء آینده است درصورتیکه توجه بابتدائیت آن شود زیرا «آن»
 فاصلهٔ بین گذشته و آینده است ، از جهت ساضی پایان است و از جهت مستقبل ایتداء است
 قطب ص ٤١٠ .

(٤) منظور این است که ازحکمی که بریک یک یعنی کل افرادی ثابت واستوار است حکم بر جمیع یعنی کل جعمی را ثابت می کنند درحقیقت نوعی از مغالطه است که حکمی بریک یک درست باشد واژ این تشابه استفاده شود وبر کل جمعی هم همان حکم شود . (٥) منظور از امر قدسی لذیذ شعاعی است که فائض بر نفوس آنها است بسبب حرکات و بحث دراینکه شکل فلک کری است ودر چگونگی صدور نفس از عقل وغیر از آن . و نیز اشارت کردیم که انوار مجردهٔ مدیره در مرتبت نازل انوار قاهرهٔ که یاک ومنزه از علایی ظلمات اند قرار دارند ونیز نور اخس نوری است که بنزد ظلمات بود [ومشوب باظلمات بود] نتیجه آنکه نوری که نزدیک تر به ظلمات است از کمالات نوری دورتر بود و [بعداز این مقدمات خود] دانسته میشود که حرکات افلاک برای غرض خامی بود، چون ارادی است واین غرض از سافل عاید بعالی نمیتواندباشد چون از معلول فائدهٔ عاید علت نمی شود واز طرفی برای استفادهٔ فائده از سافل هم نمیتواند باشد چون عالی از سافل بهرهٔ برنمیگیرد پس برای دریافت نور سانح بود که از ناحیهٔ نورالانوار برافوار مدبره فائض میشود. ونیز دانسته شدکه حرکات برازغ عاویه برای نین به غرضی که درمادون آنست برای دریافت نور سانح بود که از ناحیهٔ نورالانوار برافوار مدبره فائض میشود. ونیز دانسته شد که حرکات برازغ عاویه برای نین به غرضی که درمادون آنست برای دریافت نور مانح بود دفعی باورسد ویا اصلاباو نرسد نیز نبود آزیرا عردو مالت منجربه پایان حرکات میشود از جهت نیل به کل ویا یأس از کل و بنابر این حرکات بر ازخ علویه برای نیل به خرضی که درمادون آنست برای را مرکات بر ازخ علویه برای نیل به خرضی که درمادون آنست بنود ویرای غرضی که بطور دفعی باورسد ویا اصلاباو نرسد نیز نبود آزیرا عردو بنابر این حرکات بر ازخ علویه برای نیل به خرمی نوری بود که انوار مدیره بنابر این حرکات بر ازخ علویه برای نور سانح و شعاعی قدسی بود وارگر ا

۱- زیرا انوار مجردهٔ مدیره مستقل به علاقی بدنیه اند وبدین جهت محجوب از مجردات محضه اند وینایراین انوار متعلق باجرام و ابدان ظلمانیه اخس اند و انواری که مجرد از ازعلایق جرمانیه انداشرف میباشند. قطب ص ۱۶۱.

۲۰۰۰ یعنیمتعلق ومشوب به ظلمت بود.

۲۰ یعنی برای هیچیک از این مه فرض نیست یکی اینکه حرکات افلاك برای نیل بغرض باشد که درموجودات مادون آنها باشد دوم اینکه برای غرض باشد که دفعة بآنهارمد حوم اینکه امولا برای غرض نباشد...

٤- درصورتیکه بطوردنمی همهٔ غرض حاصل شود بایدحرکات پایان پذیرد واگراصلا برای نیل بغرض نباشد بازهم بایدحرکات پایان یابد.

ما يعنى از انوار قاهره بوساطت مديرات قلكى باقلاك يعنى بهجرم إفلاك رمد.
 ما يعنى نور عارض كه از تورالاتوارير مديرات فلكى فائض شود . قطب ص ٤١٣ .
 نور سائح تنها از ناحيه نورالانوار است وشعاع تدمى از ساير تواهر .

در نور مدبری که در برازخ علویه است امری دائم التجدد نبود حرکات منجددهٔ دائمی از آنها حاصل نمی شد زیرا آنچه خود لنفسه ثابت بود[که نفوس واجرام آنها باشد] مقتضی امری متغیر نبود وآنچه در افوار متصرفه متجدد شود امری از امور عالم ظلمات نبود چنانکه گذشت .

پس آن غرض امری نوری بود وفائض از قواهر بود ومتجددالحصول بود<sup>۳</sup> وآن متجدات واقع در مدبرات علویه عبارت از صورعلمیه نبود<sup>۶</sup> زیرا صور علمیه مدبرات علویه از جهت علومی که آنها بمادون خود یعنی از ناحیه معلولات حرکات خود دارند و همین طور بماقوق خود، بالفعل بود[ونه آن علوم افزوده ونه کاسته میشود چون ثابت شامه است که ضوابط حوادت متناهی است و هردوری تکرار میشود]<sup>۰</sup> چنانکه بزودی خواهی دانست که همهٔ ضوابط و کلیات<sup>۱</sup> موجودات

۱- یعنی لازم آید که از برازخ، حرکات متجدده صادر نشودواز امری که خود ثابت
 ۱۰- است مانند مدبرات، افلاك واجرام آنها که امری متغیر است حاصل نشود.

۲- منظور از انوار متصرفه نفوس ناطقه فلکیه است اموری که از عالم ظلمات است مانند مدح، ثنا یا امور حیوانی زیراگفته شد که حرکات افلاك واچبةالدوام است و باید منشا آن امری باشد که دائم بود وعلاوه داخل در تحت کون وفساد نباشد پس غرض متجدد در نفوس افلاك مانند نفوس انسانی نیست.

وارتباطی به غضب وشهوت و... ندارد که مربوط به کائنات فاسدات است وهمهٔ اینها بسر اجرام فلکیممتنع است. پس امری که درنفوس متصرفهٔ فلکی متجدد شود وموجب حرکات اجرام فلکی می گردد امری نوری بود.

۲- يا مندرج الحصول بوده.

 ٤- يعنى آن امر نورى قائض از قواهر، صور علمية متجدده در نفوس متصرفة اقلاك نباشد.

٥- یعنی صور علیه نفوس افلاكهم بمادون خود یعنی آنچه معلول حركات آنها است و همین طور بمافوق خود كه علل آنها است بالفعل است یعنی علم بالفعل كه قابل زیاد و تقصان نیست زیرا سرهن شده است كه ضوابط حوادث متناهی است نهایت در هردوری تكرار میشود پس كلیات حوادث متناهی است ودر هرحال اگر امر متجدد در نفوس متصرفه فلكی، صور علمیه آنها باشد لازم آید كه حركات آنها پایان پذیر باشد. حادثه متناهی بود وواجب التکرار ونسبهای موجودانمترتبهٔ قاهر نیز متناهی اند اگر چه بسیارند زیرا علل و معلولات آنها متناهی اند در حال که حرکات افلاك غیر متناهی است پس حرکات افلاك نبود مگر برای نیل بامری غیر متناهی التجدد از آنجه ذکرکردیم یعنی از نوع شماع های قدمی لدید. [واگر حرکات آنها برای صورشلمیهٔ واصل به نفوس آنها باشد چون متناهی است لازم آیدکه حرکات آنها هم متناهی باشد.]

بنابراین تحریکات در افلاک معد اشراقات بود وبار دیگر اشراقات موجب حرکاتبود<sup>\*</sup> وحرکتی که منبعث ازاشراق بود از لحاظ، عدد غیراز حرکتی است که معد آن اشراقات بود وبنابر این دورمتنع لازم نمی آید پس همواره حرکت شرط اشراق بود واشراند خودباردیگرموجب حرکتی بود که پس ازاشراق حاصل می شودواین امر همچنین بردوام بود و همهٔ اعداد حرکات واشراقات مبضوط بود به عشق ست رو شوق دائم و توالی حرکات افلاک برنستی واحد از جهت توالی انوار سانحه بود در انوار مدیره برنسق واحد از میک از متثابه الآفعالند بنا براین شکل

۱- نه جزئیات خارجی آنها که متعاقب الوجودند.

۲۔ دوری بعد از دوریوکوری بعدازکوری پس ناستناهی بودن حوادث دراکوار وادوار بوده نه در ضوابط آنها.

۳- یعنی علل و معلولات قاهره منتاهی بود.

پس اگر آن امر محرك،مجدد صور علمیه بود در حال که صور علمیه متناهی است. بناچار باید حرکات افلاك.هم متناهی باشد.

٤- يعنى تأثير متفايل است؛ نفوس فلكيه سنفعل سيشود به لذات قدسية ناشى از اشراتات عقلى. بدن وجرم فلك سنفعل سيشود بحركات دوريه كه مناسب با اشراقات تسوريه است وحركات افلاك بواسطة دوام اشراقات دوام يابد.

م ون توافق بالنوع دارند از این جهت تغایر دو حرکت بعدداست.
 ۲ که توقف حرکت برحرکت باشد یعنی دورسفمر.

٧- زير فيضان الموار ستتابعه از ناحية نورالالموار برسادون خود بروتيره واحد بود.

۸ چون بنابر قاعده حکماءاورا طبیعت واحد وبسیطیبود ودر آن اختلاف قوی وطبایع نبود وهر جزئی از آن متشابه با کل آن بود و فاعل آن که نور مجرد است نیز در معرض تفییر نبود. فلک نیز متشابه بود<sup>،</sup> ودر بین اشکال بجز شکل کری هیچ شکلی دیگر نبود که که بتوان فرض کرد که اجزاء آن از لحاط وضع متشابه باشند<sup>۳</sup> وهمین طور است هربرزخ بسیطی دیگر<sup>۳</sup> وچون مدبرات برازخ علویهراعلایق شهوانی وغضبی و یا هرآنچه آنهارا ازعالم نور بازدارد نبود<sup>۶</sup> قهراً اشراقات بسیار پذیرند بنابراین بسبب پذیرفتن اشراق از نورالانوارو با توجه باینکه همه مدبرات درپذیرفتن اشراق از انوار مشترکند همهٔ آنها نیز در تحریکات دوریهٔ خود اشتراك دارندولکن از جهت اختلاف آنهادر اشراقات که آن اختلافات از ناحیهٔ علل آنها بود [یعنی از ناحیهٔ اختلاف درعلل فاعلی که قواهر باشند که در شدت وضعف اختلاف دارند.] پس نوم تحریکات آنها مختلف بود [درسرعت و بطوء...] واگرچه اصولا و جودنور ناش از تاهری لؤقواهر اعلین بود وقبول اشراقات بسیاری را میکند<sup>۰</sup> ولکن در کمال جوهریت بمانند نورقاهر نبود زیرا نورقاهر انوار مجردهٔ مدیرهرا بدانجهت افاضه میکند که برزخ راکمال واستعداد قبول نفس حاصل شود وازناحیهٔ ارباب امینام عظیمه پذیرای نفس مدیر<sup>۳</sup> متناهی القوة شود تا تدبیر درآن برزخ کندیدان سان

۱۔ که همان کروی بودن باشد.

۲۔ زیرا در غیرکرہ وضع اجزاء آنھا متفاوت ہود زیرا در یک جانب آن سطح واقع است ودر جانبدیگر خط ودر طرفدیگر زاویہ وینایراین تنھاکرہ استکہ از لحاظ اوضاع متشابہ است.

م. مانند عناصر خالص ويسيط

٤- یعنی امور وهمیه که نفوس انسان را از درك حقایق باز میدارد در نفوس افلاك نبود.

ه . یعنی همه اشراقات انوار قاهره را پذیرد و مدیرات در پذیرش نور و اشراق از نورالانوار مشترك آند پس در تحریكات دوریه مشتر كند ودر اشراقات دیگر كه از قواهر دیگر پرآنها میشود مختلف اند.

٦- يعنى تا مناسبتى بين برزخ ونور مدير باشد تا علاقهٔ آنها مستحكم شود وآن مناسبت متناهىالقوه بودن است. که شایستهٔ آن بود [واز آنجهت نفس مدبر متناهی القوهٔ را افاضه می کند] کــه علاقت و وابستگی آن بابرزخی که دراو تصرف میکند مستحکم واستوارشود[ زیراآن برزخ نیز متناهی القوة است پس در قوت متشابه میشوند] .

## لاعده در بیان آنکه مجعول ماهیت بود نه وجود

چون بیانشد که وجود، امری اعتباری عقلی بود بنابراین هویت و ماهیت هرچیزی از ناحیهٔ علت فیاضه اویود [ نه وجودش که اعتباری است] ۲ و ممکن هیچگاه دروجود خود بی نیاز از مرجع وجودش نبود ۲ والالازم آید پس از آنکه فی نفسه وبالذات ممکن بود منقلب به بواجب شود [ زیر الازم آید یا وجودش از قبل خود مرجع شود یا عدمش ۴ و گاه بود که پارهٔ از کائنات فامدات بابقاء علت فیاضهٔ آنها، باطل و تباه شوند، چون متوقف بر علل دیگر می باشند که زایل شده است<sup>4</sup>

ونیزگاه باشد که یک چیزرا دوعات مختلف بود یکیعلت حدوث وآن دگر علت ثبات مثلا مانند «بت» که علت حدوث آن فاعل آن بود وعلت ثبات آن خشکی عنصرش بود، وگاه باشد که علت ثبات وعلت حدوث یکی بود مانند«قالبی» که آب(ا متشکل به شکلی میکند<sup>ر</sup> .

۱۰ بیان شد که وجود عبارت از انتساب ماهیت است به خارج.
 ۲۰ یعنی بنابراین صادر از علت هویت وماهیت ذات اشیاء بود نه وجود.
 ۲۰ ممکن هم در حال حدوث وایجاد وهم در بقاء محتاج به مرجع بود.
 ۲۰ ممکن نه در حال حدوث و یه در حال بقاء واجب نشود.
 ۲۰ ممکن نه در حال حدوث و نه در حال بقاء واجب نشود.
 ۲۰ مانند امور استعدادیه مادیه زیراهرمرکبی محتاج به مرجع اید التیام اجزاء وحصول استعداد و... بود تا زناحیه عقل مفارق برآن فیض جریان یابد البته بر حسب مزاجی واهد بر ایم نشود.
 ۲۰ مانند امور استعدادیه مادیه زیراهرمرکبی محتاج به موری مانند التیام اجزاء وحصول استعداد و... بود تا از ناحیه عقل مفارق برآن فیض جریان یابد البته بر حسب مزاجی که مستحق آن فیض بود و چون آن مزاج تباه شود آن مرکب که موالید باشد تباه خواهد شد با اینکه علت فیاضة او باقی است.

ونورالانوارهم علت وجود وایجاد همهٔ ممکنات بود وهم علت ثبات آنها . واز جعله انوار قاهره نیز این چنین میباشد وچون برازخ علویه از نوع کائنات قاصدات نمی باشند ناچار انوار مدبرهٔ آنها دائمةالتصرف میباشند در آنهاواز برازخ خود جدا نمی شوند .

> مقالت چهارم دوتقسیم برازخ و هیآت و پاره از توای آنها و در آن چند فصل است . فصل

هر جسمی یا فارد بود [یعنی منفرد وبسیط بود] وآن جسمی بودکه در او ترکیبی از دوبرزخ مختلف نبود<sup>و</sup> ویا مزدوج بود وآن جسمی بودکه از دو برزخ مختلف ترکیب شده باشد<sup>و</sup> .

وهر جسم فارد**ی** یاحاجز بود وآن جسمی بود کهبالکل مانع از تفوذ نور در [وصولیمایعد] او بود<sup>ر</sup>.

ویا لطیف بود وآنجسمی بودکه به هیچ وجه سانع از نفود نور در اونبود <sup>م</sup> ویا مقتصد بود وآن جسمی بودکه مانع از نفوذ نور بود ولکن منع او تمام نبود^

ب یعنی نورالانوارهم علت ایجاد بود وهم علت بقاء واگر موجودی تباه میشود بدان جهت است که علت دیگری که پاید داشته باشد تباه شده است.

۲- یعنی قواهرهم علت حدوث مادون خودند وهم علت بقاءآنها.

۳۔ برخلاف نظر اخوانالصفا کهگفتهاند نفوس اقلاك رهائى يابند ودر آنها تصرف نكنند وپس از ادوارى دراز بعالم عقول پيوندند.

٤- يعنى مركب از دو برزخ نشد باشد يلكه مفرد وبسيط بوده مانند افلاك وعناصر.
 ٥- مانند مواليد ثلاث.

۹۔ ازجزیسائط مائند زمین وکوه ویخارهای غلیظکه مرکب است از عناصرمختلف. √۔ مانند هوای صاف شفاف.

۸- مانند آب صاف وجوا هر معدنی شفاف که کاملا مانع از نفوذ تور نمی باشند ویلکه
 تا حدودی نور در آنها نفوذ کند.

و اورا در سنع نفوذ نور سراتیی بود وافلاکی که حاجز از نفوذ نورند خود مستنیر اند واما افلاك غیرحاجز [اجرامی] لطیفاند و همچنانکه بیان کردیم چون حرکات افلاك دائمی است از فساد وبطلان مبری میباشد . وآنچه درزیر افلاك است برزخ تابس بود <sup>4</sup> و برزخ فارد تابس از سه تسم بیرون نبود یا تابس حاجز بود مانند زمین یا مقتصد بود مانند آب ویا لطیف بودمانند فضاء و بین ماوبراز خ علوی نه [عنصر] حاجزی بود ونه [عنصر] مقتصدی و گرنه انوار عالیه از ما پوشیده می بود پس درمیان ما وبرازخ بجز فضا چیزی دیگر نبود و آنچه از ابرها وجزآن [ که حاجب و حاجزند] در این بین دیده میشود ناشی از بخارهائی بود که بسبب اشمهٔ فلکیه تبخیر شده به جهت بالا روند.

وأن جسمى بودكه ورا نوعى اقتحاد باشدا وطبيعت آب مقتضى اقنصاد

۱- کواکب در افلاك مانع از نفوذ نور استو جريان آن بسوىفلكبالاتر يعنى كواكب مانع اندازانيكه نور از فلك بگذرد و بمافوق آن يرمد از اين جهت است كه فلك بالا از ديد پنهان است .

۲۔ منظور خودکواکب استکه لطیف و شفاف استواز این جهت نور بصرما بماوراء کواکب که کواکب دیگرند میرسد, قطب ص۲۰۸۶.

م. قاهرند نسبت به بمادون خود یعنی عناصر وسوالید واز این جهت افلاك را آباء گفته اند و عناصررا اسهات و معصول آندورا سوالید.

٤- پس بوجود وافلاك بدوام حركات آنها دوام يابند.

ه - منظور عناصر ومولودات عناصر است و از این جهت قایس گویند که انسوار عرضیه و استعدادات خودرا از افلاك اقتباس کنند. تا اینگه موالید بوجود آیند.

۲ - بین عالم ما و برازخ علوی نه اجسام حاجزهوجود دارد نه مقتصده والا ما نمیتوانستیم فوق خودراکه برازخ علویه است مشاهده کنیم.

بعنى اضواء ستارگان را مشاهد نميكرديم.

۸ - یعنی اگر حاجزی و حاجبی دیده میشودتر کمپاتی است که از بخارها درست شده است و اگر نه درجمم طبیعی حاجزی و جود ندارد.

۹- بر حسب نحلظت بخارها و لطافتآن متفاوت است یعنی متفاوت میشود وگرنه فضا مقتصد است. بود مگر آنکه چیزی با اودرآمیزد و ورا بیالاید و تارکند و هریک از اجسام مرکبه بحسب غلبهٔ یکی از عناصر آن بیکی از این امور منسوب میشود و مرکبات قابسه آن گاه که مقتصد نمایند مانند بذور وغیر، اقتصاد آنها از جهت غلبه عنصر قابس فارد مقتصد بود که عنصر آب بود .

جماعتی از حکماءگویند : امول قوابس چنار بود اردخشک که زمین بود، باردترکه آببود، گرمترکه هواء بود، گرمخشک که آتش بود وضابطه رطوبت بنزد آنان پذیرش شکل وتركآن بودوهمین طور پذیرش انفصال بسهولت بود<sup>4</sup> وضابطهٔ خشکی [بنزد آنان] پذیرفتن انفصال بود پدشواری وحق جز این است<sup>4</sup> [ ونار عندر جدائی نبود]

زیرا اینان یا آتش را بهمان معنی گیرند که بنزدعامه بود دراین صورت نیز بنزد عامه نورداخل در مفهوم آتش بود [ و شعله های آتش را از جهت نوریت نارنامند]

و یا اینکه باصطلاح دیگرگیرند<sup>ر</sup> وبهردو صورت برهان آنان بر اثبات ز سستفل بودن] عنصر آتش بنزد فلک براین معنی که آتشی که بنزدما بودیسوی بالا رود پس مرکز طبیعی آن بالا بود ضعیف وناتوانبود^ زیرا آتشی که بنزدما

بود در هنگام صعود باشتاب مبدل به هواء میگردد<sup>.</sup> و برزخ آن درهنگام شدت نطافت و استعداد ظهور نور دراویاتی نمیماند وسلطنت حرارت نیز از اومنقطع میشود وبصورت هواء درمیآید<sup>.</sup> و از جمله خواص حرارت تلطیف بود<sup>.</sup> [ وبنابراین آنچه از او صعود میکند از جهت تلطف اوبود و اینکه بصورت هوای حار در آمده است ] .

و هرگاه همچنان آتش آن باقی بماند<sup>و</sup> ویا باهمان حرارتی که دراواست صعود کند لازم آید هرآنچه درخطی مستقیم برابر وی قرارگیرد بسوزد درحال که چنین نیست، پس در حال صعود [وآن قسمت متصاعد] بعبورت نار باقی نمی ماند چنانکه بگفتیم واگر [در مقام اثبات مستقل بودن نار] بعرکت فلک استدلال کنند وگویند حرکت فلک هرآنچه مجاوروی قرار می گیرد بسوزد پس [درآنجا عنصر] نار بود گوئیم ازین امر لازم نمی آید که آنجا [عنصرنار] بود وبلکه هوای متسخن بسود .

واگر از طریق احتراق دخان در هنگام رسیدن به نزدیک فلک استدلالی برعنصر نارکنند و گویند ذوات اذناب و شهب از همین دخانات معترف حاصل می شود این استدلال نیز خطا بود زیر اسوزانیدن تنها از خواص آتش نبود چه آنکه آهن گداخته هم بسوزاند وهوای گرم سخت نیز سوزاننده بود واما استدلال از طریق شبه

۱۰ یعنی هنگام صعود به بالا فورا تبدیل به هوا میشود.

۲- همانطور که سلطنت نور ازویریده میشود سلطنت حرارت نیز ازو قطع می گردد وبه هیچ یک از دو اصطلاح، دیگر نار نمی، اشد وقط بصورت هوای گرم درسیآید.

۳- وبنابراین چون مرتفع شود از کثرت تلطف بود و ابنکه بصورت هوا درسآید نه از این جهت است که آتش است.

٤- يعنى در حال صعود ناريت خودرا حفظ كند ويا با همان مرارتى ميباشد كه قبل از صعود داشته است. سوراخی که درصنوبریت چراغ مشاهده می کنیم نیز استدلال درستی نبود زیرا از وجود این امر لازم نمی آید که آنچه در شبه موراخ بود نار بود وبلکه هوا، بود زیرا هراندازه درناریت قوی تر بود در دگرگوئی به هوا، بسبب تنطیف تواناتر بود وهرگاه از دگرگون کردن ماده خود به هوا، بسبب تلطیف ضعیف شود بناچار جنبهٔ دخانی آن قوی میشود پس آن قسمت از شعلهٔ چراغ که بنزدیک فتیله وامنال آن می باشد تلطیف یابد واز جهت قوت ناریت بصورت هوا، درآید و گرمی آن همچنان به اند .

پس از این جهت که هوائی نطیف بود بصر ودید در آن نافذ بود وازاین جهت که حار است سیسوزاند نه از آن جهت که نار است<sup>۳</sup>.

وآنگهی مشائیان خود اعتراف کردماند که عنصر یابس عنصری بود ک تشکل وترك آنرا بآمانی نمی پذیرد درحال که آنچه بنزدیک فتیله است این چنین نبود' ویلکه بآسانی قبول تشکل وترك آن میکندو همین طوراست آنچه بنزدیک فلک بود وینابراین آنچه بنزدفتیله و همین طوربنزد فلک است با هوا امتیازی ندارد' مگر در حرارت واختلاف آن بشدت وضعف وینابراین هواء حار بود' واما آنچه گفته شده

۱- شبه سوراخی در قاعده وپائین شکل صوبری چراغ دیده میشود یعنی شبیه به یک سوراخ کمرنگ چیزی دیده میشود، طوری که توهم میشود که سوراخ است در حال که مانع و حاجب از نفوذ نور نیست واین را دلیل گرفته اند که آتش شفاف است وعبارت از هوای مقتصد نیست و از این جهت است که هرچه باو میرسد میسوزد در حال که آن شبه سوراخ خیلی شفاف است و اگر آتش عبارت از هوای گرم بود پس آن قست شفاف سوزان صوبری چست؟ پس معلوم میشود که آن قست آتش خالص است ومایتی مخلوطی با مواد دیگر. قطب ص ۲ به یعنی وجود شبه ثقب.

۲۔ ومرارت آن همچنان باقی ہماند. پس از آنجھت که ہوای لطیف است چشم دراو نفوذکند واز آنجھت که گرم است ہموزاند.

٤- یعنی آن شبه ثقب تشگلوتر کآن را باسانی می پذیرد.
د- یعنی هم آنچه نزدیک فتیله است و هم آنچه نزدیک فلک است از هوا استیازی ندارند مگر به...

است که نار عنصری خشک بود از آنروکه چیزهای دیگررا کهملاقی ویانزدیک است باو بخشگاند نیز استدلال خوبی نبود.

زیرا ختک شدن چیزهای[ملاقیویانزدیک باو] از چهت زدودهشدنرطویت آنها بودوزدوده شدن رطوبت از جهت تلطیفوتصعید بود نهباینکه ناریابس بود<sup>ا</sup> وچنین نیست که آتش تری مادهاش را بزداید ونابود کند تا یابس گردد<sup>ی</sup> وبلکه بر قاعدهٔ خود آنان هرگاه آنرا تحلیل برد وبیراکند آنرا ترترکند<sup>ت</sup> زیرا پس از تحلیل یا بخار میشود ویا هواء ودرهرحال میعان آن شدیدتر میشودپس اصولی عنصریات سه بود، حاجز ومتنصد و لطیف.

بدانکه شرط عنصر یا جسم لطیف کمال حرارت نیود<sup>و</sup> زیراگاه باشدکه حرارت چیزی پس از تلطیف کم شود و از این جهت است که حرارت پارهٔ از آبها شدیدتر از ه*وای.حسو*س بود.

وجورتهای اشیاء چنانکه بیان شد بجز هیآت ظاهره [یعنی کیفیاتمحمومه]

۱۔ بلکه باین سبب باشد که حار است زیرا تلطیف و تصعید از خواص حرارت است نه یبوست. قطب ص ۶۳۶.

۷۔ یعنی این سٹوال لیش میآیدکہ یبوست نار ازکجا آمدہ است لاید سیگویند نار خود، خودرایایس کردہ است دراین√صورت درست نیست.

م. یعنی تری آنرا زیادترکند عبارت درهم است ظاهرا منظور این استکه فعل آنش در سلاقیات خود یبوست نیست بلکه رطویت است در حالکه عبارت میفهماندکه فعل آتش در ماده خود چنین است.

٤- تا آنکه بگویند که هواء یا آنچه جاری جرای هواء است در لطافت مانند بخارها و دخانها باید شدیدالسخونة باشد و هر چه لطافت آنها زیاد شود حرارت آنها نیز زیاد شود و در نتیجه لازم آید که لطیف از کثیف گرستر باشد زیرا برعکس اچزاء هوا اولا در حرارت و برودت متفاوتند و ثانیاً حرارت بخار و دخان هراندازه لطیف تر شوند واز زمین دورتر شوند کاسته میشود وثالثاً پارة از اجسام کثیفه گرمتر اند از لطیف.

وبنابراین واجب است که حرارت هواء ویرودت آن گوناگون و متفاوت باشد.

**چیزدیکری** نبود<sup>ر</sup> .

والبة اگر آن نوع از هوائی که حرارتش شدیدتر بود نار تامیم محلم روا بود [ولکن نامگذاری تغییری در ما هیات نمی دهد]۲ وقهراً بنزدوی آتش باعتبار شدت وضعف کیفیت واحد، منقسم بدو قسم میشود۲.

واساگفتارگوئید، که گوید : اگر نارگرموتر بود بناچار هوا مودودراینصورت خواستار جایگاهی بالاتر از جایگاه هوا منبود ویلکه بنزد هوا بایستد گفتاری نادرست بود زیرا خصم را رسد که گوید هراندازه گرمی هوا مشدت یابد بالا \_ رفتن او نیز شدت یابد نه از آن جهت که اورا دراین حال حققت دیگری بود [بنام نار] ویلکه بدان جهت که اورا در آن حال لطافت دمگریبود، پس زیادت ارتقاء آن از جهت لطیفتر بودن آن بودنه از جهت نار بودن آن و آنگهی چه کسی مشاهده کرده است که حقیقت نار ارتقاء یافته باشد . مضافاً براین اس خصم را رسد که گوید. آنچه ینزدیک فاک بود بسبب حرکت فلک مخونت میابد ^

۱۰ یعنی صورت اجسام وعناصر عبارت از کیفیاتی بود محسوس وینابراین طرفرانرسد کهگوید لطیغی که اشدحرارة است صورت دیگری دارد بجز آن صورتی بود که آن اقل حرارة است یعنی حرارت ویرودت مربوط به صورت نوعیه است. این مطلب را شیخ شهاب قبول ندارد.

۲- جواز آن مسلم بود. قطب ص۲۶۶، زیرا در اصطلاح ونامگذاری نزاعی نبود.
 ۲- آنچه میتوان بآن نارگفت و آنچه نمی توان.
 ۶- قول شیخ الرئیس است. قطب ص۲۶۶.

ه- درحال که مشاهده میکنیم که توقف نمی کند و بلکه شعلهآن چنانکه سلاحظه میشود یعنی شعله های آتش وصنوبرات چراغها همواره بالا میرود و بالاتر از هوائی کــه ملاقی باآنهاست مبرود.

-- یعنی از این جهت است که لطیف تر شده است نه آنکه نار شده است.

۲. چه کسی دیده است که حقیقت تار بسوی مقعر فلک ارتقاء یافته باشد با اینکه شعله های سرتفعه اولا روشنائی ندارند و ثانیاً سبدل به هواء میشوند.

۸- پس حرارت آن از جهت حرکت فلک است نه ذاتیآن بنابراین هواء بود نه آتش پس آتش عنصر جدائی نبود. و تگفت آوراین است که مشائیان درمیتزجات نیز مدعی ناریت اند. درحال کسه بدانستی که آن آتشی که آنان توهم کرده گویند که بنزد فلک بود هیچ قا سری نتواند آنرا بسوی مافرود آوردزیرافلک آنرا [درخط مستقیم] دفع نمی کند.

واما آنچه راکه فرض کنندهٔ فرض کرده است و گفتداست که آنچه برودت. شبانگاهی آنراباین عالم فرود میاورد "[نار است] آن نار نبود زیرا بواسطهٔ استیلای برودت وقهر برودت براو در فرود آمدن از صورت ناری خارج میشود <sup>3</sup> و اما آنچه [دراین عالم و ] بنزد ما موجود است امری است که متلطف و متحلل میشود [قابل تحلیل وتلطیف است] ونازل یواسطهٔ برودت نیست (پس آنچه بواسطه برودت نازل شود ناریت او از بین میرود و آنچه در نزد ما موجود است وقابل تلطیف و تحلیل است آن امری نیست که بواسط، برودت نیست (یاس آنه بواسطه

و میعان آب از جهت حرارت بود<sup>. .</sup> واز این جهت است که هرگاه از را. برودت ذاتی خود تمکن وامکان یابد ویا سردی هواکه در عین حال مستفاد ازآب بود در او متمکن گردد منجمد میشود<sup>. .</sup> بجز اینکه فقط بایدگفت آب نزدیک

ا۔ تمجب این است کهگویند درممتزجا و مرکبات همآتش بود ودر حال که از اینان باید پرمید شما که میگوئید مرکز آتش اطراف فلک است آن آتش چگونه باین عالم آمده است تا مخلوط مرکبات شود و درمتمزجات آتش باشد.

۲۔ چون حرکت فلک سنندیر است اگرہم دفع کند ہسوی ما وزمین فرود نیاید زیرا موتھی بسوی ما آیدکہ بغط سنتیم ہاشد.

۳۔ یعنی مقداری از آتش بوسیله برودت شب نم در شبانگاه بزمین میآید و در ممتزجات قرار میگیرد.

> ٤ - زیرا از خاصیت ناریت خارج میشود. بسبم، غلبه برودت. وآن ناری که بنزدمااست تلطفوتحلل پذیرد.ولطیف شده و پراکنده شود. ٥- اشعه کواکب بویژه از نیر اعظم.

۲- البته بسبب قلت انعکاس شعاعات همانطورکه در قصل زمستان است. کلمهٔ تمکن که در عبارت در دو مورد ذکر شده است در هر مورد معنائی دیگر دارد و درهر حال دراین صورت ها آب منجمدگردد.

تر بمیعان است از زمین پس حرارت نسبت به آب بیگانه بود و از ناحیهٔ نور کواکب ویا حرکتی که مستند بنور است بود' وسرد ی تام' تنهامستند به برزخ عنصری وی نبود وبلکه هم مستند ببرزخ عنصری وی بود و هم بعدم حرارت عربیهٔ وارد در او چه آنکه هرگاه برودت تنها معلول ماهیت آب باشد متصور نبودکه زدایندهٔ بتواند برودتش را بزداید ٔ پس برودت آن هم مستند بجسم عنصری آن بود وهم بعدموجود زدایندهٔ آن برودت مانند حرارت وموجبات آن [ سانند حرکت و مجاورت حار ] بجز ایتکه برودت امری وجودی بود" زیرا امور بارده بمانند بخ و برف وجز أنها، هم اموری که بالای آنها است سر۔ میکنند و هم آنچه مجاور آنها قرار می گیرد وبهر ورث آنچه دردمهٔ احوال(حالد..خی یا حال انجماد ) از لوازم صروری و ذاتی آب بود اقتصاد بود مکر آنکه چیزی باوی درآمیزد^.

و هواء منقلب بآب میشود چنانکه این امررا از قطراتی که برروی طاس ـ

۱- ذاتی او نیست.

۲- ستند بنور مدبر بود یعنی حرکت ارادی، ممکن است تفسیر نور، ہمدبر درست نباشد و نظر شهابالدین این باشدکه حرکت سنتند بنور تولید حرارت کند و مطلق نور نظر اوياشد.

۲- که در آب منجمد است. عـ زيرا اموريكه ذاتي اشياء است بواسطه امري خارجي برطرف وزائل نمي شود.

ه- عدم وجود زداینده که حرارت و موجبات حرارت باشد چون حرارت زدانیده برودت است و موجبات حرارت مانند حرکت نیز که تولید حرارت میکند باید معدوم باشد.

۲- چون این توهم پیش سیآید که اگر برودت معلل بامر عدمی باشد که عدم وجود زایل کننده برودت است چگونه اس عدمی میتواند علت وجودباشد،گوید که برودت وجودی است و عدمی نیست باین استناد که مستند بامر عدم سیباشد.

۷- آنچه روی یخ باشد وآنچه پهلوی یخ باشد در حال که امر عدمی این تأثیر. وجودىرا تدارد.

۸- ژیرا مثلا در حال انجمادهم مانند یلور بود در اقتصاد.

هائی که بر روی یخ گذاره میشود مینشیند توانی دید ونتوان انگاشت که اینگونه قطرات از جهت ترشحات آب درون طاس بود پس متعین است که [بایدگفت] نخست [اینقطرات] هواه میباشد و بسبب شدت سردی مبدل به آب میشود و گویندهٔ را نرسد که گوید:

اجزاء پراکندهٔ آب در هوابسوی طاس منجذب میشود زیرا اگر این فرض درست می بود لازم میآمد که انجذاب اجزاء پراکندهٔ آب در هوا به حوضهای بزرگ اولی و شایسته تر بود[ زیرا حوضهائی که پرومعلو از آبند برودت آنهازیا د تراست برای جذب] درحال که چنین نبود تا آنجا که هرگاه طاسی بنزدیک حوضها ویا مجمع های بزرگ آب برروی یخ دمر شود همان قطرات بر اونثیند که آنگاه که چنین نبود نیز برآن نشیند واین امر در نمام مواضع یک ان و مساوی بود چه آنکه بخارهای مفروض زیاد بود یا کم وانقلاب آب به شکل هوا که ناشی از تحلل شدید بخار بود امری است ثابت که همواره دیده میشود تا آنجا که اقتصاد آن به کلی زدوده میشود وبالکل متلطف می گردد<sup>3</sup>.

وائقلاب هواء بشکل آتشی نورانی نیز از چیزهائی است که درآتشزنهها ودمدمههایبزرگی کههوارا به شکلآتش هایشعلهور ونورانی تبدیل می کنددیده

۱. یا دیده میشود. که ممکن است کلمهٔ «تری» مجهول باشد. تطب ص ۲۰٫۰.

۲- زیرا انجذابات حوضهائی که پراز آب ویا پر از بخ میباشند قهرا زیادتر است در حال که مشاهد خلاف آنست زیرا اگر این طور می بود لازم میآسد که اگر طامی پهلوی حوض بزرگی قرارمی گرفت چون حوض بفرض از لحاظ نیروی جذب قوی تر است اصولا قطرات آب به طامی جذب نشود یا کستر شود.

۳- اگر قطرات وتری بر روی طاس حاصل از انجذاب اجزاء بخاری براکنده در هواء میهود بناچار در هنگامی که بخارها ژیادتر می بود انجذاب اجزاء ژیادتر می بود در حال که وجود امر خارجی شلاف این را ثابت میکند.

ع۔ یعنی ہصورتی درآید که اصولا مانع از نفوذ نور درونیاشد وشفاف شود وغیر حاجز ہالکل شود. میشود و چون انقلاب یکی ازدوعنصربآن دگر درست و مکن بود انقلاب عنصر دیگر نیز بدان واجب بود و اگرچنین نبود لازم آید که در ادوار نامتنا هی چیزی از این عنصر خاص باقی نماندمگر اینکه تبدیل بآن دگر شود . ودر نتیجه از او چیزی باقی نماند .

و نیز اگر انقلاب عنصری به عنصری دیگر صحیح و جایز بود بناچارنسبت حامل[که یقول مشائیان هیولی و یقول اشرائیان جسم مطلق است] انقلاب بهردو عنصر در امکان<sup>4</sup> انقلاب[باینکهصورت یکی خلع شده متلبس بصورت آن دگر شود] یکسان بوده وآتشی که که نورانی بود ازجهت نوریتش شریف بود<sup>4</sup> و آن همان آتشی بود که همهٔ مردم فارس اتفاق کردهاند که طلسم اردیبهشت بود واو نوری قاهر وفیاض برآن بود<sup>7</sup> پس روشن شد که پارهٔ از این عناصر واشیاء تبدیل به پارهٔ دیگر میشود وبنابراین آنهارا هیولائی بود مشترك<sup>4</sup> وآن هیولی همان برزخ بود<sup>4</sup> که مابه آن نه باعتبار وقیاس به غیر وبلکه بلحاظ ذاتش برزخ گوئیم وبه قیاس به هیآتی که قائم به آن بود حامل و محل گوئیم وبه قیاس به مجموع آن دو<sup>4</sup> که حاصل از آن وهیآت آن بود که در حقیقت نوع مرکب بود

> <sub>۱</sub>۔ یعنی جایز ہود یالازم ہود. ۔ باند انقلاب آب رنہ - م انقلاب م

ج۔ مانند انقلاب آب بزمین و انقلاب ہوا؛ بآتش ودر ہرحال شلا اگر جابز ہود کہ آب تبدیل بزمین شود عکس آنہم حتمی میہود.

۳. زیرا بتدریج عناصر نقصان می یابند ونظام جهان مختل میشود ودرهم می ریزد یعنی لازم آید که همهٔ عناصر بیک عنصر تبدیل شود وآن یک عنصرهم ازیین برود.
لکن اگر هریک بدیگری مبدل شود همچنان نظام بعال خود باقی می ماند.
٤- منظور از حامل بنزد مشائیان هیولی و بنزد اشراقیان جسم مطلق است.
٥- زیرا نوعی از انواع طلمم نوری از انوار مجردهٔ قاهره است در هرحال نار نورانی از این جهت که شید میشود به عالم ایوار است مورد از ایرا نوای معنی از این جسم مطلق است.
۲۰ زیرا نوعی از انواع طلمم نوری از انوار مجردهٔ قاهره است در هرحال نار نورانی از این جهت که شید به عالم ایوار است مورد پرمنت مردم پارس بوده است.
۲۰ یعنی نیاض بود بر نار تورانی که طلمم اردیبهشت است.
۲۰ یعنی نیاض بود بر نار تورانی که طلمم اردیبهشت است.
۲۰ یعنی مجموع مرکب از جسم و هیأت.

هیولی گوئیم واین نامگذاری باصطلاح ما بود و[ باید دانست که] هیولایافلاك مشترك نبود ایعنی هیآت برازخ آنها ثابت بود واز آنهاجدا نشود ومجموع آن هیآت وبرازخ هم منقلب ومتبدل نشوند

## فصل در بیان انتهای همهٔ حرکات بانوار جوهریهیا

عرضيه

وبرتو است که بدانی که سبب تخسین همهٔ حرکات یعنی سبب اعلای نوری آنها یا نور مجرد مدیر بود مانند سبب محرکهٔ برازخ علویه وانسان وجزآن<sup>۳</sup> ویا شعاعی بودکه موجب حرارت بود وآن حرارت محرك اجسامی بودکه بنزدما است<sup>۶</sup> چنانکه از بررسی احوال بخارها ودخانها این امر مشاهده میشود<sup>۳</sup> و باز بدانکه حرکت منگ بطرف پائین تنها از جهت و مستند به طبع آن نبود<sup>۳</sup> زیرا اگر در حیز طبیعی خود قرارگیرد حرکت نمی کند<sup>۷</sup>.

وینابراین حرکت منگ مبتنی بر قسر قاسر بود^ و آن قاسر یا منتهی بنور مجرد مدبر میشود ا ویا بامری منتهی میشود که مستند بحرارتی بود که آنرا ایجاب

۱- یعنی هیئت برازخ افلاك ثابت است ومتبدل نمی شود پس هرفلكی نوع متحصر در فرد است ومتبدل نمی شود.
۲- یعنی مجموع هیات ویرازخ آنها متبدل نمی شود.
۲- یعنی مجموع هیات ویرازخ آنها متبدل نمی شود.
۲- یعنی مایر حیوانات كه سبب نخستین محركه آنها نفس مدبر بود.
۶- یعنی در عالم اجسام.
۵- منظور از بخار چیزی است كه از جسم رطب مرتفع شود و منظور از دخان چیزی است كه از جسم خشك صعود كند.
۲- زیرا اگر سبب این حركت طبع او باشد لازم آید كه دائماً متحرك بود.
۲- در حال كه أگر مقتضی طبیعت سنگ تحرك باشد هیچگاه نباید از حركت باز ایستد ولودر حیز طبیعی خود یود. چون مقتضای طبع از و برداشته نمی شود آگرچه درمكان طبیعی خود یاند.
۲- آن قاسری كه آنرا از حیز طبیعی بیرون آورده ویه جایگاه یگانه مانند هوابرد.
۲- مانند مایر احباری كه انسان با نیروی خود ازبائین بسوی بالا فرستد. می کند' وفرود آمدن باران ها نیز بدین سبب بود'. زیرا آنچه از اشیاء بابسهٔ جهان ما متلطف ومتصاعد میشود عبارت ازدخان بود. وآنچه ازاشیاء رطب م متلطف ومتصاعد میشود بخار بود وسبب آن حرارت بود پس حاصل همهٔ این حرکات یا بنور مدبر باز میگردد ویا بحرکتی که مستند بنور مجرد یا عارض بود <sup>7</sup>.

سپس گوئیم هرگاه برودت بر بخار غلبه یابدستکانف میشود وبصورت آب ریزش میکند واین ریزش نبود مگرمستند به تحریک حرارتی چنانکه در حمامات از صعود قطرات بخارات بسبب حرارت وتکانف وریزش آن به سبب برودت این وضع دینه میشود.

و آنچه از بخارها در جو متکانف میشود بصورت ابر درمیآید ودر آن دخان حبس میشود ورهائی خودرا خواهدپس درهنگام شدت تقاوم وبرخورد وی که ب بمنظور رهائی آن حاصل میشودآوازی هائل پدید میآید که آن رعد نامیدهمیشود وآن نیزمبتنی و مستند به حرارت بود<sup>و</sup> وگاه آن دخان ازابر جدامیشودوبصورت آتش درمیآید و صاعقه ها و جزآن ازو حاصل میشود و هرگاه حرارت دخان بسبب برودت شکسته شود منگین میگردد وفرود میآید ویا از جهت مدافعت هوای مجاورفلک که

۱- مستند به حرارتی بود که آن قامررا که حرکت باشد ایجاب میکند.

۲- یعنی مستند بحرارتی بودکه آن را ایجاب کرده است زیرا نزول با ران مستند به بخاری است که مستند بحرارت است وآن حرارت حاصل از انعکاس اشعهٔ کو کبیه است که موجب بخار ودخان ویلکه صعود اجزاء آبی وارضی است بسوی بالا.

۲۰۰۰ در نور مجرد مانند حرکات انسانی ودر نور عارض مانند نزول باران...
 ۲۰۰۰ یعنی رعد ناشی از آواز دخان معبوس میتنی در حرارت و بلکه حرکت است.

ه- از ایر جدا میشود ویسوی زمین سرازیر میشود از آن جهت که مانعی آنرا ارزخن بسوی بالا باز میدارد وعلاوه برآن پاره می از مواد ثقیل زمینی در اومیباشد واز جهت کثافت جرمش مشتعل میشود . قطبالدینگویداز جهت کثافت جرم و روغنی بودن آن، قطب ص ۶۳۰ . قواپس دیگرهم بروفق حرکتدورانیفلک درحرکتاند بازمیگردد<sup>،</sup> .ودرهردوصورت دخان سردشده ویا بازگشته بانیرو وشدتی تمام پراکنده شده وبرهوا هجوممیآورد ویدین ترتیب واز این راه بادها بوجود میآید .

و سبب نخستین دراینگونهچیزها نیز حرارت بود ونزدما حرارتی نبود مگر از ناحیه شعاع ستارگان ویا از آتش هائی کهما خود برمیافروزیم وناشی از افروختن ما بود که البته این قسمت کمتر ازآندگر بود وآتش افروختنما نیز مستند بسه انوار متصرفهٔ مایود .

وحرکت آبها بسوی جایگاه طبیعی خود وانفجار آنها از چشمهسارها ازجهت بخارهائی بودکه دردل زمین زندانی شده است و همچنین زلزله ها،وسبب بخارها همان بودکه پیش از این بیان شد<sup>ع</sup> پس سبب نخستین همهٔ حرکات در عالم نوریود.

و حرکاتی که در برازخ علویه است گرچه خود معد اشراقات بود لکن اشراق از ناحیه نورالانوار بود ومباشر درحرکات،نور مدیر بود پس علتحقیقی در حرکات افلاك نور مجرد بود باضافه نور سانح .

ا منظور این است که بیکی از این وجوه فرود میآید یا از آن جهت که برودت آن شکسته میشود ویا از جهت مدافعت هوای مجاور فلک پس در شق دوم بسیب خفت به هوا صعود میکند تا به مجاورت فلک میرمد و بر میگردد.

۲- یعنی حرارتی که ناشی از آتش افروزی مادر عالم طبیعت است در برابر شعاع کواکب بسیار ناچیز وکم بود. قطب من ٤٣١.

۲ م یعنی بارادهٔ مااست که ناشی از نور مجرد و مدبر است پس میب حرکت دراینگونه امور مهمه بازگشت بنور می کند حال نوری عارض باشد ماننداشعهٔ کو کبیه یا نور مجرد مانندانوار مدیرهٔ اتسانی ویافلکی پس میب حرکت حرارت است وحرارت قاشی ازنور است. ع- که ناشی از حرارت اشعهٔ کوبیه است.

ه. واز ناحیه حرکات نبود تا لازم آیدکه نور معلول حرکت یود یعنی معلول حرکت قلکیه تا منالی باشد بااین امرکه همهٔ حرکات معلول نورند. ۳۔ نورفائض از نورالانواررا نور سانحگویند. وحرکت به طبیعت حیات نوریه نزدیکتر بود' زیرا حرکت مستدعی علت وجودی نور بود بر خلاف سکون که امری عدمی بود وننها عدم علت حرکت، اوراکافی بود'.

وچون سکون امری عدمی بود باظلمات میته سناسب بود و هرگاه دراین عالم نوری نمی بود « اعم از نور قائم ویا نور عارض». اصلا حرکتی واقع نمیشد....

بنابراین علت اصلی حرکات وحرارتها دراین عالم انواراند، وهریک از حرکت وحرارت مظهر نور بود نه علت[تامه]آن<sup>ع</sup> و بلکه محل وقابلرا مستعد میکنند تا از ناحیهٔ نور قاهر که بدآت وجوهر خود فائض بر قوابل مستعده بسود باندازهٔ استعدادی که یافته و شایسته آنها است نوری در آنها حاصل<sup>ه</sup> شود .

ونور بسبب اصل و سنخ خود حرکت و حرارت را بوچود آورده بدان تحصل می بخشد ونیز نور ذاتاً ویذات خود فیاض وبما هیت وذات خود فعال بود نه به جعل جاعلی دیگر. وعلت اشعهٔ کواکب، کواکب بود ونور تام فی نفسه علت نور ناقص بود مانند شعاع . وهمچنانکه زوایای سه گانهٔ مثلت بسبب وجود

. الترب الىطبيعةالحيوةالنورية . در متن كربن الى العيواة والنورية كه ظاهراًدرست نيست.

۲- چون عدمی است نیازی بعلت وجودی ندارد تا چه رسد که علت نوری هم باشد وچون مقابل حرکت است یعنی مقابل ملکه است عدم علت ملکه اوراکافی است زیرا علت عدم مقابل با ملکه عیناً همان عدم علت ملکه بود بدون اینکه نیازی بسه علت دیگر باشد .

۲- نه بانسور .
۲- نه بانسور .
۲- بس حرکت و حرارت مظهر ومجلری نورند نه علت نور.
۲- یعنی هنگامی که استعداد و قوابل بومیلهٔ حرکات فلکیه وحرارت مستفاد از التعه کوکیه کامل شد نور مفارق بر او افاضه کند.
۲- یعنی علت معده اشمه کواکب کواکب است نه علت موجلهٔ آنها.
۲- یعنی نور تامرا رسد که فی نفسه علت نور ناقص بود منظوراز نور تام نورکوکب است.

مثلث واچب میشود بااینکه مثلث بودن خود عرض بود بعید نبودکه نور عارض با شرایطی نور عارض دیگری را ایجاب کند . وهریک از حرارت وحرکت درچیزهائی که صلاحیت قبول بود مستدعی پذیرش آن دگر بود از اختلافی که در آثار نور بود وهمجنین اختلاف تعددآن،بسبب اختلاف در قوابل [جسمیه] واستعدادات مختلف آنها بود اودر برازخ علویه بین نور وحرکت مصاحبت بود او مصاحبت نور با حرکت تمام تر از مصاحبت هریک از آنها با حرارت بود<sup>4</sup> .

وهرگاه همهٔ اشیاء جهان وجودرا بررسی کنی یجز نور محض چیزی دگرا درنیایی که در هستیکهای عالم مؤثر بود حال آن تأثیر قریب بودیا بعید<sup>6</sup> وچون محبت وقهر هردو از ناحیهٔ نوراند وحرکت و حرارت نیز معلول نورند بنابراین حرارت را درغرائزی مانند قوت نزوع وشهوت وغضب ذی مدخل بود<sup>7</sup> وهمهٔ آنها بنرد ما بسبب حرکت تمامیت یابند<sup>4</sup> وشوقها نیز موجب حرکات شوند واز جمله شرف آتش بر سایر عناصر این بودکه حرکت او اعلی وحرارت او اتم بود<sup>4</sup> و به ...

۱- یعنی در اجسام عنصریه نه در افلاك ونه درحركت افلاك، زیرا حركت افلاك مستعد عی حرارت نیست زیرا صلاحیت قبول حرارت را ندارد پس در عناصر حركت قبول حرارت و حرارت قبول حركت میكند چون دنیای فعل وانقعال است.

۲- اختلاف آثار نور وتعدد آن یسبباختلاف قوابل و استعدادات مختلفة آنها بودکه ناشی از اختلاف حرکات واشعه است وگرنه آثار انوار مختلف نمی بود چه آنکه نـور فینفسه یک حقیقت است. قطب ص ۶۳۶.

۳- سنظور نور مدبر است نه انوارکوکیه درهرحال انوار مدبرهٔ برازخ یا حرکت همراماند .

٤- ژیرا حرکتگاهی از حرارت منفک میشود مانند حرکات افلاك و همینی طور
 گاهی نور ازحرارت منفک میشود مانند انوار کواکب ویا قوت ولعل وجز آنها.
 ۵- منظور نور محض واجب الوجود بودکه سرچشمهٔ نور ومنبع وجود است.
 ۲- منظور از قهر و محبت قهر ومحبت روحانی ویا جسمانی است که ناشی از نور است.
 ۷-همهٔ آنها بنزدمایا درعالم ماکه عالم حیوافی وطبیعی است.
 ۸- اعم از حرکات روحانی و جسمانی.

طبیعت حیات نزدیک تر بود و در ظلمات از و کمک گرفته میشود وقهرا . وی از عناصر دیگر نیز اتم بود وبمبادی مجردهٔ نوری شبیه تر بود و او برادر «قوراصفهبد» انسانی بود وبواسطهٔ آن دو خلافت صغری و کبری تمامیت مییابد,

وبدین سبب است که درگذشته از زمان مردم پارس مأمور شدند که بدان توجه نمایند و همهٔ انواررا واجبالتعظیم دانندواین امر[ یعنی تعظیم انوار]شرع وقانونی است که از ناحیهٔ نورالانوار مقرر شده است .

## الصل در بیان استحالت در کیفت که عبارت از تغییر در کیقیات بودنه درصورت جوهریه

آن حرارتی که معلول ومستند بحرکت بود آنطورکه گمان کردهاندکامن در نهاد اشیاء نبود [ چنانکه پارهٔ از حکماءگویند ] که حرکات آنراظاهرکرده و[ بهمنصه ظهور میرساند]<sup>3</sup>دراین مورد ازباب مثالآب متحرکی°را مورد توجه قرارمیدهیم که باطن و ظاهرش متسخن بود در حال که قبل از اینظاهر و باطنآن سردبودهاستوهرگاه [عقیدهٔ اصحاب کمون درست باشدو] حرارت ازاموری باشد کامن

ا۔ یعنی نار ونفس ا

۲۰ یعنی چوٹ برادر نفس وخلیفه انوار است مردم فارس مأمور شدند که به آتش توجه کنند .

۳- یعنی تعظیم انوار قاهرهٔ طولیه وعرضیهوسدبره وعارضه واجب است واین وجوب از قوانین شرع نوزالانوار است... ویا میتوان گفت که شرعاً واجب التعظیم هستند چون ناشیاز نوزالانوار اند.

ی یعنی از کمون به بروز آورده باشد . بعضیگفتهاند حرارتی که ناشی از حرکت است قبلا در نهاد وجود اشیاء بطورکمون وجود داشته و حرکات آنرا از کمون به ظهور آوردهاست.اینگمان(اصحابکمون ویروزکردهاند.

ه. یعنی آب متحرك را مورد اعتبار قرار دادهومورد توجه، كلمهٔ ماءالمتخصّحْض: یعنی آبی كه به جنبش وحركت درآوردشده. آبی كه در یک محل بمیار جمع شده باشد. درآن وموجود در باطن آن[که بوسیلهٔ حرکت ظاهر شود ] لازمآید که باطن این گونه آبهاسرد نبود [ وحرارت باطن آن بظاهر آن آمده باشد] درحال که چنین نبود [پس خود حرکت مسخن بود] پارهٔ از مردم گمان کردهاند که آب بصب آتش گرم نمی شود وبلکه اجزاء ناری که همراه حرارت بود در آن نافذ و پراکنده میشود[ وبدین جهت گمان شود که آب گرم شده است] این گمان نیز نادرست بود زیرا اگر گرمی آب بواسطهٔ نفوذ اجزاء ناری می بود لازم میآمد که مثلا آبی که در خزف بود از آبی که مثلا در قعقه آهنین و یا سمین بود به نسبت سفتی آن دو وسانعتی که از نفوذ اجزاء ناری دارند گرمتر بود وسریعتر گرم میشد در حال که واقع غیر از این است.

وآنگهیاجزاء ناری چگونه نافذ و وارددرظروفی معلو از آب میشود که پر بوده وجایگاهی برای نفوذ ودخولآن اجزاء نبود، بویژه آن گاه که چیزی هم ازآن خارج نشود [که نمیشود] .

وهرگاه این قوابس [مذکوره] بایکدیگر درآمیزند موالید پدید میآید.

ومزاج عبارت از کیفیتی بود متوسط بین آن [عناصر مختلف] که از کیفیات متضادهٔ اجسام [مختلفهٔ] مجتمعهٔ متفاعلهٔ متثابههٔ دراجزاء حاصل میشود ۲ وچون ترامعلوم شد که آن نوع صورتی که مشائیان فرض کرده اند متحقق و سوجود نبو دپس در مزاج بجز توسط کیفیات چیزی دیگر نبود ۴ و حاصل فرق بین مزاج و فساد این بود که فساد تبدل بالکل

و۔ یعنی آبی که در خزفاست سریعتر از آبی که در آنهااستگرم شود در حال کهآبی که در ظرف آهنی وسمین است سریعترگرم میشود از آبی که در ظرف خزفی است. ۲۔ منظور از قوابس ارض ماءوہواء است.

۲- سنظور از متشابهة در همة اجزاء، این است که شلاً در کیفیت مستبرده نسبت به حرارت ویالعکس در تمام اجزاء مفروضه مختلف نباشد زیرا شلا اگر سخونت بارهٔ از اجزاء شدید تر از سخونت اجزاء دیگر بود این اجتماع ترکیب بود نه مزاج.

٤- در اواخرکتاب منطق دانستی که صورت جسمیه ونوعیه در اجسام بآن نحوکه مشائیان گفته اند نادرست است پس مزاج موالید و اجسام صورت نیست و بلکه کیفیت وتوسط کیفیات است که بواسطه تفاعل حاصل میشود. بود ومزاج عبارت از توسط [وحالت بینابین]مجتمعات بود وازاین مرکبات میوان و نبات ومعادن حاصل میشود واز معادن هرآنچه دراو برزخی نوری وثبات بود که بسبب آن دو شبیه به براز علویه وانوار آن شود [مانند طلا ویاقوت وغیره ] محبوب نفوس و مفرح آنها بود ودر آن از جهت کمال ثباتی که دارد ونیز از جهت امری که درواست ومناسب با محبت است که حاصل از درخشندگی نوری اوست عزتی بود و[عزیز بود بنزد مردم] وچون جوهر ارضی براینگونه اشیاء از جهت نیازی که به حفظ اشکال وقوای خود یاو دارند غالب بود و [ حفظ قوی و شکال آنها بدون غالب بودن جوهر ارضی سکن نبود ] « اسفندارمذ » که این گونه موالید کند[ زیراطلسمآن که اجزاءارضی است غالب بر موالید است]<sup>1</sup> وچون صنم اسفندار مُذ بواسمآن که اجزاءارضی است عالب بر موالید است]<sup>2</sup> ممهٔ «کد بانوئیت » اسفندار مذکه رب النوع آنست در میان اصحاب اصنام حصهٔ انان بود <sup>2</sup> وهرگاه طبیعت هرچیزی جدا ومجرد از کینیات آن گرفته شود<sup>2</sup> عبارت از انان بود <sup>2</sup> مین بود میندار مذکه رب النوع آنست در میان اصحاب اصنام حصهٔ

۵- منظور موالید است که در حفظ اشکال وقوای خود نیاز به غلبهٔ جوهر ارضی
 دارند یعنی قهراً جوهر ارضی بر سایر عناصر ترکیب کنندهٔ آنها غالب است. قطب ص ٤٣٨.
 ۲- یعنی برای حفظ و ثبات اشکال موالید وخاصیت آنهاربالنوع آنها کدامفند ارمذ باشد بآنها توجه و عنایت زیاد دارد.

۷۔ صنم استند ارمذ یعنی زمین.

۸- یعنی حصه و سهم استندارمذ از میان همه امحاب امنام حصه مؤنث بسود یعنی مانند سهم اناث بود . ۹- یعنی با قطع نظر از عوارض ولواحق. نوری بودکه آن چیز صنم آن بود چنانکه گذشت! [ وبنا برین طبیعت زمین غیراز برودت ویبوست او است وآن طبیعت اسفندارمذ بود که رب النوع اواست] .

و مزاجاتم آن انسان بود [جون نزدیکترین مزاجها باعتدال بود] وازاین جهت است که از واهب الصور مستدعی کمال [یعنی نفس ناطقه] بود و تورا معلوم شد که در انوار قاهر تغییرات محال بود زیرا تغییر در قواهر نبود مگر از ناحیهٔ تغییردرفاعل آنها فورالانوار بودوبدانستی که تغییردرنورالانوارمحال بود وبنابراین نه در ذات نورالانوار تغییری بود و نه در انوار قاهر مُدیگرو آن اموری که متدرجاً بوجود میآید ونابود وسپس بود میشود واز ناحیهٔ پارهٔ از انوارهمچنان تحصل میابد ، از جهت استعدادی بود که بواسطهٔ تجددات دائمه هموارمحادث میشود و البته جایز است که فاعلی تام بود در قاعلیت خود لکن فعل اومتوق بر حصول استعداد قابل بود[ بنابراین از واهب الصور وارباب اصنام اشیائی که حاصل میشرد بندریج از جهت تجدد دائمی استعدادات است که مستند به -

ودر این صورت باندازه اعتدال مزاجی،آن قابل قبول فعل میکندیعنی بقدر استعداد خود از آن هیآت وصورتهائی که در باب نسب عقلیهٔ که در انوار قاهره است و همینطور نسب وضعیهٔ که آن توابت رابود وپیش از این هم یگفتیم یپذیرد (همآن

، بنابراین طبیعت زمین غیر از برودت و یبوست است که آن عبارت از اسفندارمذ بود و همینطور است طبیعت هرنوعی که مجرداز کیفیات بود رب آن نوع بود.

بنابراین ارباب انواع عبارت از طبایع انواع بودکه مدبرات انواعند واز این جهت استکه اخوانالصفا از طبایع بهملانکه تعبیر کردماند.

۲- منظور از کمال نفس ناطقه است و منظوراز صور، مدبرات ونقوس بود.

م. یعنی در نورالانوار، در اینجا میکن است پرسش شود که چگونه در انوار قاهره تغییری نبود. درحال که اموری از آنها حاصل میشود که قبلا حاصل نبوده است جواب در متن است.

٤- مانند نفس مدبر که ارباب أنواع از آنها حاصل میشود.

مقدار که لایق باستعداد او بود واز اشراق پارهٔ ازانوار قاهره که عبارت از صاحب طلسم نوع ناطق بود یعنی جبرئیل علیه السلام که او پدر قریب واز عظمای رؤسای ملکوت قاهر، روان بخش، روح القدس ، بخشندهٔ علم و تأیید. اعطاء کُنندهٔ زندگی و فضیلت بو د برمزاج اتم انسانی نور مجردی پدید آید که نور متصرف در کالبدهای انسانی بود و آن همان نور مدبری بود که « اسفهبدناسوت» بودواین همان امری است که بواسطه «انانیت» به خود اشارت می کند[ یعنی انانیت و یا انائیت را افاده میکند] .

واین نور متصرف قبل از پدیدآمدن کالبد موجود نبود زیرا برای هر -شخصی ذاتی بود جداکه هم خود وهم احوال خودراکه بردیگران پوشیده بود اندریابد<sup>-</sup> پس انوار مدبرهٔ انسانی واحد و یکی نبود<sup>-</sup> والا لازم میآمدکه هرآنچه را که یکی از نفوس بداند برای همهٔ نفوس معلوم بود وحالآنکه چنین نبود و بنابراین هرگاه نفوس مدبرهٔ انسانی قبل از تعلق به کالبدها موجودباشند متصور نبود که واحد و یکی باشند زیرا اگر همهٔ نفوس پیش از تعلق به بدن یکی باشند لازم آیدکه بعد از تعلق به ابدانهم منقسم نشوند<sup>+</sup> چه آنکه نفوس از نوع امور متقدره و برازخ نبود<sup>\*</sup> تا آنکه انقسام آنها ممکن بود و همچنین قبل از تعلق به ابدان تکثر وکثرت آنها نیز متصور نبود زیرا اینگونه انوار متصرفه قبل از تعلق به ابدان تکثر وکثرت آنها نیز متصور نبود زیرا اینگونه انوار متصرفه قبل از

ر۔ یعنی نفس ناطقه. ۲۔ یعنینفس، هم ذات شود و هم احوال خودکه بر سایر نفوس پوشیده استادراك کند.

۳۔ باین دلیل که هرنفسی خود واحوال خودرا ادراك می کند پس همهٔ نفوس یکی نبود وهر کالبدیرا نفسیجدا بود.

ی۔ اگر قبل از تعلق واحد باشد باید بعد از آنهم واحد باشد وهمه از احوال هم آگاء باشند.

۵۰ نه اندازه دارد ونه جسم است.

تعلق به ابدان نتوانندبمبب شدت وضعفاز یکدیگر ممتازباشند زیرا هرمرتبهٔاز مراتب شدت وضعف ناستناهی در شمار بود و نیز بسبب عرضی ازعوارض غریبه هم محتاز نمی باشند چه آنکه نفوس مدبرهٔواقع در عالم حرکات،مخصص نمی باشند و [ تا آنهارا امور غریبه از یکدیگر محتازکند]وچون قبل از تصرف در ابدان نه واجب اند نه کثیر یعنی نه وحدت آنها سکن بود ونه کثرت آنها بنابراین وجود آنها قبل از ابدان سکن نبود :

[ پس وجود وهماستياز آنها بعد از وجود كالبدها بود] .

طریق دیگر. هرگاه نفوس ناطقه قبل از کالبدهای انسانی موجود باشند لازمآید که آنهارا هیچ نوع حجاب وشاغلی از مشاهدهٔ عالم نور محض بازندارد<sup>.</sup> واز طرفی در عالم انوار اتفاق وتغییری[که موجب کمال آنها باشد]نبود<sup>.</sup>

وبنابراين لازم آيدكه نفوس قبل ازكالبدكامل باشند وتصرف آنها در

۱۰ وچون فرض این است که معتاز هستند ولکن استیاز آنها بشدت وضعف نیست زیرا مراتب شدت وضعف نا متناهی است وتقوس باین معنی ناستاهی نمی باشند زیرا فوق آنها انوارتاهرهاست پس استیازآنها به چیز دیگر است.

۲- زیرا عرض نحریب مفارق نتواند چیزی را ممتاز از دیگری کند و علاوهاستعدادات و عوارض غریبه و... در عالم اتفاقات وحرکات واجسام است و نفوس واقع در عالم اجسام وحرکات نمی باشند.

۲- یعنی در عالم ماده است که موجودات متخصص به عوارض شوند وحرکات اند که مخصص موجودات اند به هیآت وعوارش و یا اموری دیگر وا صولا در عالم طبیعت هم عوارض غریبه مخصص آنهانمی باشند

٤- پس وجود نفوس قبل از ابدان ممكن نبود.

a- چون در عالم انوار حجابی نبود و حجاب از توابع تعلق به کالبد است.

۲۰ منظور از اتفاق پدیدآمدن علل واسباب حوادث بود که نتیجهٔ حرکات افلاك است که موجب کمال نفوس شود و منظور از تقییره تغییردرعالم تورمحض است که هردوصورت در آنجا بعنی عالم انوار نا سمکن است نه درعالم اتفاقات واستکمالات است نه عالم تغییرات و هر موجود نوری واجد همهٔ کمالات است ،در حد معلولیت خود . کالبدهاییهوده بودوبرای غرضی نبود و آنگهی هیچیک از نفوس رابر حسب ذات بردیگری اولویت نبود تا آنکه بعضی از نفوس به بعضی از کالبدها ویژگی یابد ۲ واما اتفاقات یعنی حصول اولویت بسبب حرکات و اتفاقات اختصاص به عالم کالبد دارد ومربوط به عالم ماده بود ۲ که کالبدخاصی بسبب حرکات خاص ستعدنوری شود و درعالم نور محض اتفاقی که طرف خاصی را اختصاص بامری دهد وجود ندارد<sup>2</sup>.

واما آنچه گفته شده است دراین باب که متصرفات [یعنی نفوس ناطقه] را حالتی عارض وسانح میشود که موجب سقوط آنها ازمراتب خود میشوند و بابدان تعلق میابند سخنی نادرست بود زیرا در جهانی که فوق عالم حرکات و تعلقات وتغییرات است تجدد وحدوثی نبود همچنانکه خود بدانستی.

برهان دیگر : هرگاه انوار مدبره پیش از کالبدها موجود باشند مارا رسد که گوئیم:

دراینصورت اگر وضع بدین منوال بودکه بعضی از آن نفوس اصلا متصرف در ایدان نباشند لازم آیدمدبر نباشند و وجودآنها معطل بود واگر چنین نبودکه پارهٔ از آنها متصرف در ابدان نباشند لازم آیدکهبالضرورة وقتی بودکه همهٔ انوار مدبرمیتصرف درکالبدها باشند ونور مدبریبدون کالبد نماند^ وآن وقت بناچار[در زمان گذشته و] درازل وقوع یافته است وبالنتیجه لازم آیدکه در عالم نور

۱۰ چون غرض از ورود نفوس درکالبد استکمال است.

۲- یعنی همهٔ نفوس نسبت به همهٔ کالبد ها ماوی میباشند و اولویتی در بین نیست کهگفته شود نلان نفس بفلان کالب. از آن جهت اختصاص یافته است. تطب ص ۵۶۶.
۳- چون در عالم نفوس حرکات وتغییرات نیست.
۶- ومثلا کالبد معینی را ویژه نور مدبری کند نباشد.
۶- ومثلا کالبد المینی را ویژه نور مدبری کند نباشد.
۶- بعضی مشائیان گفه اند که اتفاق، طرف وجود نورمدیری را به کالبد اختصاص دهد.
۲- یعنی از مرتبه نور محض خارج شوند و یا مرتبهٔ لااتفاتی را از دست بدهند.
۲- بلکه همهٔ آنها متصرف در ابدان یاشند.
۲- یعنی از مرتبه نور محض خارج شوند و یا مرتبهٔ لااتفاتی را از دست بدهند.
۲- یعنی از مرتبه نور محض خارج شوند و یا مرتبهٔ لااتفاتی را از دست بدهند.

مدبریبرای تعلق به کالبدهای موجود بعدی نبود و این امر محال بود' .

طریق دیگر: چون بدانستی که حوادث جهان غیرمتنا هی بود [ وهمانطور که بدایتی ندارد نهایتی نیز ندارد] ونیز بدانستی که انتقال نفوس از کالبدی ب... کالبد دیگر در عالم ناسوت [نه در عالم مثال] محال بود [ یعنی بطلان تناسخ که عبارت از تعلق نفس باشد ببدنی بعد از تعلق آن ببدنی دیگر ثابت شد] بنابراین هرگاه حواد ثرا پایانی نباشد تعلق تفوس بابدان راهم نیز پایانی نخواهد بود ؟ چون پس از بطلان تناسخ برای هربدنی نفسی جدید میباشد پس نفوس هم باید غیر متناهی باشد حال نفوس را حادث نهایت اگر غیر حادث غیر متناهی باشد حال نفوس را حادث بدانیم یا غیر حادث نهایت اگر غیر حادث متناهیه باشد پس هرگاه نفوس را حادث بدانیم یا غیر حادث نهایت اگر غیر حادث متناهیه باشد پس هرگاه نفوس حادث نباشند [یعنی قدیم باشند بااین نفوس قدیمه متناهیه باشد پس هرگاه نفوس حادث نباشند [یعنی قدیم باشند بااین نفوس قدیمه شد که حوادث را نهایتی نبود و تناسخ هم محال بود پس] لازم آید این نفوس قدیمه غیر متناهی باشند والازم آید مستدعی جهات غیر ستناهی باشند در مفارقات [ که مستندو معلول آنها است] ومحال لازم آید [ چون نقل سخن بان جهات غیر متناهیه خواهد شد ولازم آید که در مفارقات علل ومعلولات مجمعة غیر متناهیه باشد و نور آن هده ای خور مستندو معلول آنها است] ومحال لازم آید [ چون نقل سخن بان جهات باید و تور ا

## فصل درحواس پنجگانه

برای انسان وجز آن از حیوانات کامله پنج حس آفریده شده است<sup>،</sup> که عبارت از لمس، ذوق، شم، سمع و بصر بود ومحسوسات چشم اشرف بود زیرا

<sub>1</sub> زیرالازم آید که کالبدهائی که بوجود آیند بدون نفس بمانندوعلاوه اینکه همانطور که نفوم را بدایت نیست. تهایت نیز نیست ۲۔یعنی اگر قدیم باشند ودر عین حال غیرمتنا ہی محال لازمآید -- يعنى وجود جهات تامتناهى درمغارتات عنظور حواس خصبة ظاهره است.

محسوسات آن انواری بود که از ناحیهٔ کواکب وجز آنها آید! ولکن حیوانات را قوت لمس مهمتر بود والبته اهم بودن بجز اشرف بودن است؟ و مسموعات از وجهی دیگر لطیفتر از مبصرات بود ۳.

## فصل در بیان اینکه برای هرصفتی از صفات نفس

#### نظیری در کالبد انسان بود

چون تورا معلوم شد که نور نیاض لذاته بود و اینکه اورا در جوهرذاتش محبتی بود به اصل وسنخ خود<sup>4</sup> وقهری بود بمادون خود<sup>6</sup> بنابراین لازم آید که از ناحیهٔ نور اسفهبد بسبب قهرش قوت غضبیهٔ در کالبدهای ظلمانی حاصل شود وبواسطهٔ محبتش فوت شهوانیهٔ حاصل سود وهمانطور که نور اسفهبد صورتهای برزخیه را مشاهده میکند وآنها را از موادطبیعی خود مجرد کرده وصور کلی نورانی می گرداند و تعقل می کند آنطور که لایق جوهر ذات آن بود [ چون جوهر نور اسفهبد محل صور مجردة نوریه است] مانند کسی که مثلا «زید» و «عمر» رامشا هده کند واز آن دو، برای « انسانیت» یک صورت کلی وعامی را بگیرد وبرآن دووبر -غیر آن دو حمل کند<sup>۳</sup>. [ همین طورهم ] لازم است که در کالبد قوت غاذیهٔ که همهٔ غذاهای مختلف راد گرگون کردمشبیه به جوهر معنی گرداند موجود باشد [ یعنی همانطور که نفس مدبراز امورجزئیه کلیات را اخذمیکند وجنس خودویا مناسب باجنس

 د ممکن است منظور از جز آنها ماه وخورشید باشد لکن دراین صورت ذکر خاص بعد از عام یود.

۲- یعنی مانعی نیست که قوت لامسه اهم باشد ولکن اشرق تباشد زیرا اهم بودن غیر از اشرف بودن است.

۲- زیرا اصوات موسیقی که انسان(ا بعالم انوار و روحانیات رهبری کرده و سوق میدهد بوسیله قوت سامعه ادراك میشود.

ع- محبتی بود بانوار مافوقخودکه اصل اویند. ۵- هرنوری نسبت بمافوق خود محبت دارد و نسبت بمادون خود قهر. ۳- منظور بیان حصول صورتهای کلی است که مجرداز مواد است وامری عقلی استکه حمل برجزئیات و افراد آنها میشود. خودمیگردند تا مناسب با موطن اوبود وصور مجردهٔ آنهارادر موطنخود درآورد همینطورهم قوهٔ غاذیه از امور مختلف یک امر واحدی که مناسب باآن بود درست میکند ومیسازد].

واگر این قوت نمی بود بدن انسان همچنان تحلل مییافت وبدلی . جایگزین آن نمی شد و سرانجام وجود او استعرار نمییافت و همانطور که درشان سنخ نورتام این بود که مبدءوعلت نوری دگرشود . ۲ بنابر این از نور اسفهبد در کالبدا نسانی قوتی حاصل میشود که موجب کالبدی صاحب نور دیگر میشود ۲ و آن قوت مولده بود، قوتی که بقاء و پایداری نوع (یعنی آن نوعی که بقاء شخص و فرد آن منصور و سکن نبود) باز بسته بآن بود ؟ و بنابر این بسبب آن قوت مقداری از ماده بدن انسانی که خلاصهٔ اخلاط آن میباشد جدا میگردد تا مبدء تکوین شخص دیگری شود .

وهمانطور که از شأن اصل وسنخ نور این بود که از راه فیضان انوار سانحه از نورالانوارفزونی یابد ویسبب هیآت نوریهٔ فائض از انوار مجرده کمال یابد واز قوت به فعلآید، همانظورهماز ناحیهٔ نور اسفهبددر کالبدویقوتی حاصل میشود کـه موجب فزونی در اقطار آن میشود بر نسبتی که شایسته است وآن قوت نامیه بود، آنگاه قوت جاذبه، آنگاه قوت چاذبه به قوت غاذیه خدست می کنند و بدو مدد

1- یعنی لازم آید که درکالبد انسان قوتی باشد غاذیه که آن قوت همهٔ غذاهای مختلف را گرفته به چیزی که شبیهگوهر غذاگیرنده است تبدیل گرداند. یعنی رشد و نمو و تولید مثل کند.

۲۔ زیرا نیاض لذاته بود بنا براین تاچار از هرنوری شعاعی حاصل شود که فرع آن ومعلول آن بود چنانکه قبلاگفته شد که انوار مجردهٔ قاهره بعضی علت بعضی دگر بود. ۲- قوهٔ تولید مثل است .

٤- چون اصولا افراد واشخاصی باقی نمیمانند یعنی مادام که افراد واشخاص پایدار نباشند. در هرحال قوت مولده موجب بقاء نوع است. 1. <sup>1997</sup> 1. 1. 1. <del>1</del>. 1

721

میرماندا وقوتماسکهٔ بود که آنرا حفظ و تگهداری می کندا تا هرقوتی تصرف خودرا بنجو شایستهٔ انجامدهد ومتصرف تصرف خودرا بکند وقوت هاضمهٔمیباشد که تهری المدد بود وآنرا مستعد تصرف کندا .

وقوت دافعهٔ بودکه آن چیزهائی که مشابهت نپذیرد دفع کند این قوتها همه فروع نور اسفهبدیه اندکه درکالبد انسانند وکالبد انسانی صنم نور اسفهبد بود وبنابراین از جهت اعتبارات متعددی که در نور اسفهبد بود و نیز از جهت اشتراك احوال برازخ ، این قوتهای بذکور از نور اسفهبد حاصل میشود و دلیل بر تغایر این قوتها وجود بعضی از آنها بود قبل از وجود بعضی دیگر ویا بعداز وجود بعضی دیگر ونیز اختلاف آثار وجودی آنها بود در آن هنگام که پارهٔ دیگر

۱- برای اینکهٔ آنچه تحلیل رفته است جبران کند.

۲- یعنی موادی که بوسیله قوت غادیه کالبد انسان دریافت کرده است نگهدارد. تادر موقع شود بدل.ما یتحلل شود.

۳- یعنی قوت غاذیه ونامیهومولده بطور شایسته کار خودرا انجام دهند زیراهریک از این قوا تصرفی دارند و نیازی بتوهٔ ماسکه دارند که موادرا نگهدارد تا هریک از آنها تصرف در آنها کنند.

ع۔ یعنی قوۂ غاذیه را سمتعد تصرف میکند و اگر قوۂ اهاضمه نبودکه غذارااحاله کند بطوریکه صلاحیت نیابدکه جزء مغتذی بشود قوۂ غاذیه تصرف تکند و از تصرف باز داشته شود.

ما يعنى مواد زائد غذائي را دفع ميكند.

۲- فروع بودن این قوی یا باین اعتبار است که فائض از نور اسفهبدند یا بدینکه درکار خود سستفل نمی،اشندیا باینکه استکمال نفس بسبب این قوی بود.

۷- اعتباراتی که در نوراسفهبد است عبارت از قهر، معبت وجهات عقلیدیگر است وهمهٔ برازخ در جسمیت که مستعد قبول قوای نفس بود مشتر کند وهرچه استعداد قابل زیادتر بود بهتر قبول فیض کند.

۸- مثلا قوت غاذیه ونامیه قبل از قوای دیگر است یا لااقل قبل از مولده وجود. دارد وهمینطور قوت غاذیه بعد از مولدههم باقی میماند و هردو بعد از نامیه اند. بکمال بود [یعنیباوجود آنکه بعضی از آنها در حدکمال خود بود']والبته انسان جامع وسمتوفی وحائز همه قوتهای نباتی و حیوانی بود' [ بهرحال دلیل بر تغایر این قوی که مثلا قوه غاذیه ونامیه قبل از مولده بود و همین طور بقاء غاذیه بعداز مولده واختلاف آثار، مختل شدن بعضی است در عین آنکه بعضی دیگر در حد کمال خودند ].

#### فصل در بیان مناسبت بین نفس ناطقه وروح حیوانی

( نور اسفهبد در برزخ تصرف نمیکند مگر بتوسط امری مناسب و آن مناسبت همان مناسبتی است که نور اسفهبد با جوهر لطیفی که روح نامیدهاند و منبع آن تجویف چپ دل بود دارد۳.)

زیرا اولا در آن نوعی از اعتدال و دوری از تضاد بود و مشابه با برازخ علویه بود<sup>و</sup> و ثالثاً در او نوعی از اقتصاد بود که اشباح مثالی بنزد او ظاهر میشود<sup>ه</sup> زیرا عنصر مقتصد<sup>د</sup>را چنین حالی بود<sup>م</sup> و عنصریات غیر مقتصده

ا ما اختلاف آثار زیرا ممکن نبودکه همهٔ آثار مختلف از یک قوت بسیط صادر شود و ممکن است یکی از این قوت،ها بطور کلی از بین برود مانند مولده ویا ضعیف،شود مهذالک قوتهای دیگر همچنان باقی می،انند.

۲- مانند نامیه، مولده، غاذیه.

۳- آن امرمناسب همان روح حیوانی یا نفسانی است که واسطه بین نفس ناطقه و برزخ است. ۶- ایعنی روح حیوانی که حد فاصل این نوراسفهبد انسانی و اجسام طبیعی است او

از لحاظ مناسبت شبیه به برازخ علویه است،زیرادر آن نه تضادی بود نه اوصاف طبیعی است و دیگر، وجرسی بود کاملا دارای اعتدال و از این جهت میتواند متوسط بیندو اسرمادی.محض یعنی کالبد و مجرد محض یعنی نور مدبرباشد که بینهما برزخ لایبغیان.

هـ اشباح مثالی بنزد او ظاهر شود زیرا روح حیوانی هرگاه بدماغ معود کند و
 در تجایفآن رفت وآمد کند بارادهٔ آن، مزاج آن معتدل گردد و در او مقالتی مانند مقالت
 آینه پدید آید که صالح شود که عالم مثال و اشباح خیالی در او ظاهر شود.
 ۲- یعنی آب صانی.
 ۷-یعنیخاصیت عنصر مقتصدمانند آب این است که در او اشباح شالیه نمودهشود .

بتوسط او مظهر مثال و اشباح میشوند واز طرفی در آن [یعنی درروح] نوعی از حاجزیت بود که بواسطهٔ آن انوار فائضهٔ عقل و نفس را سی پذیرد وحفظ سی کند آ ونیز از جهت حاجزیتی که در اوست اشکال وصوررا نگه میدارد آ

(واز طرفی دیگر در او یعنی [ یعنیدر روح] لطافت و حرارتی بود مناسب با نور، و نیز در او حرکتی بود مناسب با نور و وچون باعتبار لطافت و سرعت تحلل و چیرگی حرارت بر او در اعداد و اشخاصنوعوی ثباتی نبود بنابراین نوع وی بواسطهٔ امدادی که بدومیرسدثابت و پابرجا میماند<sup>.</sup>)

پس روح حیوانی که الطف اجسام عنصریه است مناسب و مشابه با همهٔ مناسبات نور آفریده شده است<sup>۷</sup> [ وینابراین روح حیوانی حد وسط بین روح وعناصر است] .

و اما غیر او [یعنی غیر روح حیوانی که عناصر و عنصریات باشد ] گرچهاز جهتی مناسب بانور بودلکن از جهتی دیگر مخالف با نور بود [چنانکه در متن بیان شده است که آنها نتوانندحد فاصل وواسطهٔ نور اسفهبد باشند] .

زیرا فضاء قبول شعاع نمی کند گرچه از جهتسرعت وقبول حرکتمناسب

ا۔ عنصریاتی که مقتصد نباشند مانند بلور و شیشه و جز آنها از چیزهائی که در ترکیب آنها اجزاء سائی نملبه دار د ویواسطهٔ غلبه آب که عنصر مقتصد است مظهر مثال و اشباح است.

۲- در روح حیوانی نوعی از حاجزیت است که موجب میشود بواسطهٔ آن انواری از عقل و نفس به پذیرد و نگهدارد و چون حاجز است نگهمیدارد.

۲- یعنی صور مثالیه و خیالهٔ که در او ظاهر میشود نگهمیدارد. همان اشباح و مثالهائی که از حالت اقتصاد در او ظاهر میشوند. قطب ص ۶۹۳.

٤- یعنیزوح حیوانی. ۵- سنظور از نور دراین عبارت در هردو سورد نور عارض است. ۲- سنظور ازداعداد نوعش»استداد وجودی وی در آنات وساعات و حالات است. ۷- یعنی همهٔ سناسبات نوریه و عنصریه در او هست در سن کرین و جز آنندارد. یا نور بود [پس از جهت عدم قبول شعاع مناسب با نور نیست ] ' و بدین سبب است که عالم نوربرزخی را که حرکت وی دائم بود تصد کرده و بسوی آن رود و بدان نزدیک گردد و عشق ورزد [و با تمام این احوال -متعلق نور اسفهد نبود] و عنصر حاجز " البته نور شعاعی را می پذیرد و تگهمیدارد و از این جهت مناسب با نور است<sup>4</sup> [ ولکن در جهات دیگر مناسب یا نور نبود] و اما عنصر مقتصد " البته شعاع را حفظ می کند و مظهر و مثال نیرو ستنیرهم می گردد . و لکن از جهت برودت ذاتی و کثافت خاص مخالف با نور بودو در این و نور اسفهد بیانجی وی در کالبد انسان تصرف میکنند و بدان نور می بخشد و روح مناسباتی بنیار بود <sup>۷</sup> ودر تمام بدن پر اکنده بود و حامل قوا<u>ی نوری آن بو</u>د آنچه نور اسفهبد بیانجی وی در کالبد انسان تصرف میکنند و بدان نور می بخشد و آنچه نور اسفهبد آز انوار سانحه بر میگیرد و از قواهر بر او میتابد براین روح حیوانی نیز منعکس میشود .^ وامری که بواسطهٔ آن حسی و حرکت حاصل میشود همان امری بود که از این روح بدماغ میرود و بسبب برودت دماغ اعتدال

1۔ در اینجا وجوہ مناسبت و مخالفت روح حیوانیرا یا عناصر ہومیشمارد تاجھاتی که یواسطهٔ آنھا روح حیوانی با عناصر و اجسام و هم باانوراسفھید مناسبتدارد روشن کند. قطب ص۲۵۰۹،

سنظور از فضاء درمتن هوای حار لطیف است.

۲۰ و بنزد او بماند یعنی از جهت همین مناسبت است که همواره متوجه بعالم برزخ یعنی اقلال بود زیرا فضا بلافاصله در تاعدهٔ اهل هیئت بعد از افلاك و ملتصق بآنها بود.

- - ۹- یعنی از روح حیوانی صعود کرده بنماغ رسد.

میگیرد واز ناحیه نفس سلطان نوری می پذیرد و کسب می کند<sup>،</sup> ومجدداً بسوی همهٔ اعضاء بدن باز می گردد.[یعنی همان روح ویا بخار متصاعد بقول مشائیان درتمام عروق وشرایین بدن می پراکند]وحس وحرکت بواسطهٔ آن حاصل میشود. <sup>۲</sup> و چون سرور را با نور مناسبتی بود هرآنچهٔ از جمله اغذیه بصورت رو حجوانی درمی آید نورانی ومفرح میگردد<sup>۲</sup>.

الحج وچون نفوس مدبرمرا با نور مناسبتی کامل بود بدین جهت عمهٔ نفوس از ظلمات متنفر میباشند ودر هنگام مشاهدهٔ انوار منبسط و مسرور میشوند<sup>3</sup> وبلکه ـ همهٔ حیوانات در تاریکی شب بسوی نور میروند وبدان عشق میورزند پس تسور اسفهبدرا گرچه نه مکانی بود ونه دارای جهت لکن ظلماتی که درکانبد است است [یعنی قوای بدنیه] همه متعلق بوی و مطیع و فرمانبردار او بود<sup>2</sup> .

# فصل در ایکه حواس باطنه منحصر در پنج

حس بود

۲- ترتیب طبیعی امر این است که نخست چیزی از قلب بدماغ صعود کند و بسبب برودت دماغ اعتدال پیداکند و چون معتدل شد از نفس مدبر حلطه و قدرت گیرد و پارگرد، نه بقلب تنها بلکه بتمام اعضای بدن و دراین صورت است که باو روح حیوانی گویند.
 ۲ - منظور این است که پس از اینکه از بخارهای متصاعداز قلب، روح حیوانی متولدشد.
 ۱۰- این امررا بالوجدان همه درمیابند و نیازی ببرهان ندارد.

ه. منظور این است که نور مدبرخود فیذاته نه دارای مکان است ونیه جهت لکن قوای بدنی ظلمانی که درکالبد متعلق باو است از جهت شدت علاقه که بین نفس ویدن هست و آن قوای ظلمانی خود فروع اوست آن قوا مطیع نفساند. گویا کسیسئوال کند کهچه مناسبتی بین قوای مادی ونفس مجرد هست جواب داده میشود... نمی گردد وسپس احیاناً اتفاق میافتد که همان چیز بعینه بیاد او میافتد و متذکر می گردد پس این امری که بیاد وی می افتد بعینه در بعضی از قوای بدنی وی نبود<sup>۱</sup> والاپس از کوشش وسعی بلیغی که درجستجوی آن میشد از نور مدیر پنهان و پوشیده نمی ماند وباین طریق هم که فوض شود که امر منحی در پارهٔ از قوای بدنی وی محفوظ بوده ولکن مانعی از موانع بدنی از تذکر آن ممانعت کرده است نیز نبود زیرا جویندهٔ آن نور متصرف بود نه امری برزخی تا آنکه مانعی جسمانی یتواند از دست یافتن بر امری که محفوظ در پارهٔ از قوای بدنی است مانع گردد واگر آن امر منحی در ذات وی و یاپارهٔ از قوای بدنی وی می بود هرآینه حاض بنزد وی می بود و او بدان آگاهی می بود<sup>۲</sup>

[ویالااقل بعد از جستجو آگاه میشد درحال که فرض این است که آگاه نمی شود ].

وحال آنکه انسان درحال غفلت از امری اصلا شاعر بهچیزی که مدرك اوست نبود نه باینکه در ذات اوست ونه باینکه در پارهٔ از قوای بدنی اوست وبنابراین تذکر نبود مگر از عالم ذکر و آن مواقع سلطان انوار اسفهبدیهٔفلکیه بود<sup>و</sup>زیرا[آن انوارمدبره] هیچگاه امریرا فراموش نمی کنند که آنجا فراموشی نبود.

<sub>۱</sub>- یعنی در حافظهٔ او نبود این اعتراضی است به مشائیان کهگویند تذکر عبارت از یادآوری امری است که در قوهٔ حافظه بمانده است ویرحسب اتفاق انسان بیاد آنسیافتد. قطب ص ٤٦٦.

۲- ویا بعد از جستجو وطلب از آن آگاه سیشد درحال که چنین نبود یعنی فرض این است که از کوشش وسعی بلیغ هم بدان دست نیابد.

۳- یعنی مطلقاً توجه نداردباینکه آن امرکهمدرك اواست در ذات او یا در قوای بدنی او است یعنی اصولا نمیتواند متوجه این امر باشد که آن امر مدرك اوست تا چه رسد باینکه در ذات اوست یا در پارهٔ از قوای بدنی اوست.اگر امر منسیدر یکیاز آن دو می بود حاضرینزد او بود و وشاعر بآن بود که مدوك او است.

ع۔ پس انسان یعنی نقس حدیر انسان متصل به نفوس حدیرۂ فلکیه میشود ویات آوری میکند. وصورتهای خیالیه برآن نعوکه مشائیان انگاشته اند که مخزون در قوت خیال بود [ به جهت اینکه بقول آنها خیال خزانهٔ حس مشترك است] بعین همین دلائل[ یعنی بعین همان برهانی که ثابت کرد که حافظه خزانه وهم نیست] باطل است, زیرا اگر صور خیالیه در قوت خیال می بود ینزد نور مدیر حاضر می بود و وی هموار مدرك آن می بود درحال که آدمی در هنگام غفلت و غیبت از مثلا تخیل «زید» در نفس خود اصلا چیزی درنمی یابد که مدرك او بود بلکه آن ۔ هنگام که انسان چیزی که مناسب با او [یعنی «زید»] بود احساس میکند و در آن تفکر می نماید ، که فکر وی باو [یعنی «زید»] منتقل میگردد و برای او استعدادی حاصل میشود که بواسطهٔ آن صورت «زید» یا مام ذکر بر میگیرد" وباز گردانندهٔ این صورت از جهان ذکر، نور مدیر بود؟ [ چون موجد استفداد استفاده او بود ]

وبعضی از مردم<sup>؟</sup> ثابت کردهاند که در انسان قونی بود وهمیه که حاکم برجزئیات [یعنی معانی جزئیه] بود وقوت دیگری ثابت کردهاند بنام قوت متخیله که کار او تفصیل وترکیب بود و واجب دانسته اند که محل آن دو قوت تجویف اوسط دماغ بود گویندهٔ را رسد که گوید؛ که قوت وهم بعینه همان قوت متخیله بود .

وآنچه هم حاکم برجزئیات [یعنی معانی جزئیه] بود وهم کار ترکیب و تفصیل را انجام میدهد همان یک قوت بودکه قوت متخینه است و اما برهان توبر تغایر قوییا اختلال پارهٔ از آنها بابقاء بعضیدگر بود [که گویند مشاهده

۱- بعنی لازم میامدکه انسان در هنگام نسیان نیز در نفس خود چیزیرادریابد که مدرك اوبود و حال آنکه چنین نیست.

۲- یعنی از عالم ذکر صورت زیدرا در این هنگام استفاده می کند. در متن کربن « استعادت صورة زید» آمده است یعنی صورت زید را چنین آدمی از عالم ذکر بازگرداند در متن چاپ تهران» استفادت» آمده است ومناسب «استعادت بود».

۲۰۰۰ نفس ناطقه بود پس امر فراموش شده درنفس انسان و یا یکی از قوای انسانی نیست بلکه در نفوس مدبرهٔ فلکیه است. قطب ص۲۶۰.
 ۶۰۰ منظور مشائیان است.

میکنیم که پارهٔ از قوای انسانی مختل میشود وپارهٔدیگر همچنان سالم است و تهرأ مختل غیر از باقی وسالم است ] دراین صورت گوئیم هیچکسرا نرسد کــه مدعی شود که مثلا قوت متخیله همچنان سالم باشد و لکن امری که حاکم بر معانیجزئیه بود یعنی آنچه تو انرا و هم نامیدهٔ سالم وموجود نبود. [ بلکه ـ هرگاه یکی از آنها موجود بودآندگرهم موجود بودواگر یکی مختل شودآند گرهم مختل شود] ودراين صورت گوئيم عكس قضيه هم اين طور است كه اختلاف مواضع قوی باین شناخته میشود که بین اختلال بعضی از قوی یا اختلال مواضع آن ،لازمه باشد [ باین معنی که هروقت موضع یکی از آنها مختل شد خود آنقوت هم مختل شود ] درحال که خود اعتراف کردهاید که هردو قوت [خیال و وهم ] در جویف اوسط دماغ اند وچون[ همانطور که بیان شد] باوجود سلامت یکی ازآن دو [شلاوهم] آندگر مختل نخواهد شد [شلا خيال] بنابراين محل و موضع آن دوهم به همینطریق است[که ممکن نیست که موضع یکی باوجودسلامت موضع آن دگر مختل شود وبنابراین استدلال شما از این راه درست نیست (یعنی نه ازراه اختلال یکی از دو قوت باوجود سلاست آن دگر ونه ازراه اختلاف مواضع واخلال بکی از آن دو با سلامت آن دگر).

و یا [برهانتو برتغایر قوی] تعدد افاعیل بودکه دراین صورت نیز ۔ [گوئیم] از تعدد افاعیل' حکم بر تعدد قوی سمکن نبود زیرا جایز است کــه قوهٔ واحدهٔ بود [ واورا دوجهت بود] که بواسطهٔ آن دوجهت مقتضی دو فعل بود آیا باعتراف خود وی حس مشترك چنین نبود که باوجود وحدت ودر عینوحدت

۱- یعنی از این راه استدلال کنی که احیاناً دیده شده است که بعضی از قوتها مختل شده است در حال که بعضی دیگر سالم بوده است و مثلا قوت تفصیل وترکیب سالم بوده است وقوت توهم معانی جزئی نبوده است. ۲- یعنی هرگاه موضع یکی از آنها مختل شود آن قوت مربوط بان مختل میشود. ۳- بنابراین موضع هردو یکی است. ٤- که مثلاهم حاکم برمعانی جزئیه بود وهم عمل تفصیل و ترکیب کند. 324

همهٔ محسوساتی که ادراك آنها ممکن نبود مگر بواسطهٔ حواس پنجگانه ادراك می کند بدان سان که مثل همهٔ محسوسات بنزد او جمع میشود واو [ بالمشاهده ] همهٔ آنهارا ادراك می کند واگر چنین نمی بودمارانمی رسید که مثلا حکم کنیم باینکه « این چیز شیرین همان چیز سپید بود نسبت بدوامری که هردو حافردر حس مشترك اند[ویابرای حاضرین حکم کنیم که شلااین چیزشیرین همان چیزسپید بود ] .

زیرا حس ظاهر تنها اختصاص بیکی از آند و دارد وییکی از آن دو میتواند حکم کند' وحاکم [بدواس]را احتیاج به حضور دو صورتبود تا ورا مکنبود که برآندوحکم کند وچون رواباشد که یک قوتراادراکات کثیره بود روا بود که از او افاعیل بسیار آید، سضافاً براین که حکم وهمی مخالف با افاعیل متخیله نبود آزیرا هردو درادراكو مدرك بودن مشتر کند].

شگفتآور این است که بعضی از مثائیان گفتهاند که قوت متخیله منشا انجام فعل بود و لکن ادراك نکند و حال آنکه بنزد این گوینده ادراك عبارت از حصول صورت مدرك در مدرك بود ویا این فرض اگر بنزد قوت متخیله صورتی نبود وادراك نکند چه چیزرا ترکیب ویا تفصیل می کند؟ وصورتهائی که در قوت دیگر است[یعنی بنزدخیال] چگونه مورد تصرف آن قرار می گیرد وتر کیب و تفصیل می کند؟".

در صورتیکه اگرحس مشترك نباشد بوسیلهٔ حس ظاهر یک حکم سیتوان کرد.
 در صورتیکه اگر حاکمی که فرضاً یک قوه از دوجهت باشد بخواهد بردو امر حکم کند
 باید صورت هردو امر بنزد او حاضر بود تا بتواند برآندوحکم کند واین امر بعنی حضور
 دو صورت سکن نبود مگر در حس مشترك.

۳- زیرا افاعیل ستخیله نیز از نوع ادراکات است پس نیک قوت بود که هم حکم
 وهمی کند و هم افاعیل بسیار تخیلی ازوآید. قطب ۶۹۸.

٤- بنابراین چگونهگویند که قوت متخیله فعل میکند ولکن ادراك نمی کند ایس قوت متخیله غیر از قوت واهمه است چه آنکه باید صورتی از اشیاء بنابرگفتار خود آنان در تعریف علم، بنزدستخیله حاضر باشد تا آنهارا ترکیب با تفصیل کند .

ه. منظور از قوت دیگر خیال است وینابراین توت خیال غیر از متخیله و غیر واهمه است،قولآنها. وچون قوتمتخیله باوجود سلامتوتمکن از صدوراحکام ممکن نبود احکام خودرا بدون حصول صورتها انجام دهد بطریق اولی ممکن نبودکه گفته شود که خیال یا موضع آن مختل میشود و قوت متخیله همچنان سالم می ماند و افعال خودرا انجام میدهد .

پس حق این است که این سه امر[ خیال، وهم، متخیله] یک چیز ویک قوت بود که باعتبارات مختلف از آن بعبارات مختلف تعبیر میشود" [ وباعتبا حضور صورت خیالیه خیال وباعتبار ادراك معاذی جزئیهٔ متعلق به محسوسات وهم وباعتبار تفصیل وترکیب متخیله نامند] .

واز جمله اموری که دلالت دارد براینکه این قوت[واهمه] غیر از نسور مدیر [ نفس ناطقه ] بود این است که [مثلا] هرگاه بخواهیم و مصمم شویم که برامری خاص تثبت نموده و ملازم آن باشیم[ و مثلا اینکه بخواهیم درشب بطور انترادی ننهاملازم مرده باشیم] بالوجدان در نفس خودامری را اندریا بیم که میخواهد از این امر منصرف ومنتقل شویم<sup>3</sup>[ و متعهد این امر خشویم ] و از طرفی دیگر میدانیم که [این دو حالت و دو اراده یکی نیست ] آن نیروئی که جهد در تثبت بامیت<sup>4</sup> میکند بجز آن نیروئی است که انصراف ازین امر رامیخواهد<sup>7</sup> ونیز میدانیم

۱- احکام او عبارت از تفصیل و ترکیب است. گفته شد بدون ادراك وحصول
 مور معلومات چگونه میتواند احکامی که لازمة او است انجام دهد.

۲۔ زیرا فعل قوت متخیله متوقف برصورت است ودر هنگام اختلال خیال صورتی وجود ندارد تا متخیله کارکند.

۲- حق این است که خیال، وهم وستخیله یکی است ویا عتبا رحضور صورخیالیه بنزد او خیال نامیده میشود ویا عتبار ادراك معانی جزئیه که متعلق به محسومات است و هم نامیده میشود ویا عتبار تفصیل و ترکیب، متخیله نامیده میشود ومحل هرمه بطن اوسط دماغ است.

٤- یعنی چیزی از نفس مامنتقل میشود که آن تثبت واستواری ما را بر ماندن پهلوی میت سست میکند پس معلوم میشود که اراده برتثبت غیر ازآن امری است که مارا از تثبت بازمیدارد . قطبص ٤٦٩ ٥-در مثل ماندن بامیت ٢- یعنی امر بانتقال از نزد میت میکند که آن نیروئی که پاره از اموررا ثابت کرده می پذیرد اجز آن نیروئی است که آنرا نپذیرنته منکر آن میشود [نتیجه آنکه] هنگامیکه در کالبد جمعانی خود یدین -صورت اموریرا اندریابیم که مخالف باما و ارادهٔما بود [ یعنی دو نیر است یکی امر به تثبیت میکند ویکی دیگر امر به ضد آن] پس درمیابیم که آن نیرو [ که امر با تثبیال وانصراف از ارادهٔ ما میکند] غیر از امری است که «انانیت»مابدان بود ۲ [ زیرا احکام آن دو متفایر است پس خود آنها هم متفایرند ] وینابراین [ باید گفت] آن امر [یعنی واهمه] قوتی بود که از ناحیهٔ نور اسفهبد در کالبد حاصل شده و ملازم آن بود وآن قوت از آن جهت که قوتی ظلمانی بود که در برزخ [ یمنی دماغ] منطبع شده است منکر انوار مجرده بود وحتی به معموسات نیز اعتراف نکند وگاه بود که منکر وجود خود شود[واین امراز عجیب نرینا حوال او بود ] ونیز [ عادت عجیب او این بود که] حتیدرمقدمات همراهی می کند و هنگامی که منتهی به نیجهٔ شد از آن باز گشته منکرمیشودودرنتیجه خود منگر نتائجی میشود که مندمات وموجات آن را پاز گشته منگرمیشودودرنتیجه خود منگر تائجی

واما قوت تذکرگرچه [همانطورکه قبلاگفته شد] واقع درعالم افلاك<sup>ر</sup> بود [و همهٔ صور ومعانی بنحوکامل وآنطورکه بایسته و شایسته است مخزون دراوست] بجزاینکه رواخواهد بودکه قوتیدیگربود درکالبد انسانی کهامرتذکر

۱۔ یعنی آن\مری که در نفسمااستوالیات وجو بعضیاز چیزهارا میکند مانندموجود لافیزمان ولافیمکان ولاخ قیجهةیجز آن امری است کهاینگونه امور را منکر میشود

۲ یعنی سارا از آنچه نفس سا برآن تثبت میکند فرار میدهد ویا آنچه را نفس بدان اقرار دارد سارا بانکار آن وا میدارد

۳-زیرا امر ثابت غیر هارب است ومقر غیراز منکراست. ۹-یعنی منطبع در دماغ شده است. ۱۰- چون خود ازجهان ظلمات استنور را در نیابد وسکر آن شود. ۲- قوت تذکر از عالم افلاک آید ودرآن تمامصور وسعائی بنحو اکمل جم استو از خزانۀوهم که حافظه استنیست. یعنی تذکر از عالم افلاک است نه عالم وهم. متعلق بدان بود وقوت ذاکره آن بود[ از جهت تعلق استعداد تذکر بآن نسه بحصول معانی وهمیهٔدر آن]'.

#### فصل درحقيقت صور مرايا ولخيل

پیش از این بدانستی[درابصار] که انطباع صور مرئیه در چشم[چنانکه بعضی در ابصار قائل بآنند] ممتنع بود [زیرا گفته شد که انطباع بزرگ در۔ کوچک محال است] و بعثل همین دلیل قول بانطباع صور مرئیه در دماغ نیز درست نیست [ زیرا بیان شد که صور خیالیه موجود در اذهان نبود به جهت امتناع انطباع کبیر در صغیر ودر اعیان هم موجود نیست والا همواره مشاهده میشد وعدم محض هم نیست و گرنه متصور نمی بود پس موجود در عالم مثال است] .

پس بنابراین حق در صور مرایا وصور خیالیه این است که منطبع [درآینهٔ خیال وغیره] نبود و بلکه عبارت از کالبدها وابدان معلقه هستند [در عالم مثالی] که آنها رامحلی جسمانی نبود و گاهبود که این ابدان معلقه رامظاهری بودولکن واقع درآنها نبود و بنابراین مظهر صورتهائی که در آینه است، آینه بود وآن صورتها خود اموری هستند معلق که نه در مکان اند ونه در محل، ومظیر صورتهای خیالی تخیل بود و آنها نیز صور متخیلهٔ معلقه اند [که نه در محل، ومظیر صورتهای خیالی طورست حس مشترك وسایر قوی که همه مظهرهای صیقلی شده و آینه و ندند و حالت استعدادی ظهور صور قائمه اند ای وجون وجود مثال مجردی که و را فقط سطحی

امری که اورا عمقی و ظهری نبود و نابت شد که عیناً بمانند مثالهائی بود که درآینه ها دیده میشود ودر عین حال قائم بخود بود وآنچه این مثال ازو حاصل و ظاهر شده است خود عرضی بود مثلا مثال صورت زید عرضی بود حال در مادهٔ او

وبنابراین صحیح خواهد بودکه ماهیات جوهریهٔ باشد که آنهارا مثالی عرضی بود' ونور ناقص مثال نور تام بود پس فهم کن که صحیح بود وجود نور ناقصی که مثال نور تام باشد] .

وهمانطورکه همهٔ حواس بیک حاسه باز میگردد که آن حس مشترك بود پس همهٔ این قوی در نور مدبر بیک قوت باز میگردند و آن ذات نوریهٔ او بودکه فیاض لذاته بود<sup>ه</sup> ودر حصول ابصارگرچه مقابلت رائی بامرئی شرط بود الا اینکه بینندهٔ حقیقی در ابصار نور اسفهبد بود واما اینکه چراقبل از مفارقت از کالبد چیزهای ژوحانی واخروی را نمی بیند بدین جهت است که گاه باشد که بسر چیزی امری عارض شودکه ورا از دیدن آنچه از شان اوست که به بیند باز دارد

۱- یعنی بعکس اول هم جایزاست که ما هیات جو هریهٔ قائم به خود بوده باشد که آنها را مثالی عرضی بود، خلاصه اینکه از صورتهای اشیاء خارجی که عرض است مثالهائی در آینه آید و همان ما هیات قائم و موجود در آینه صورتهای عرضی دارند که صورتهای موجودات خارجی بود و معنی مماثلت همین است.

۲- اشاره باین معنی است که همهٔ اشیائی که در عالم بالا است. نظائر و اشباهی درعالم مقلی دارند واشیاه باشباه واشباح و نظائر شناخته میشوندواز معرفت انوار عرضیه میتوان بمعرفت انوار طولیه پیبرد و غرض این است که نور عرضی که شمس عالم حس است مثال نور تام جوهری است.

۲۰۰۰ مله قوای بدتیهٔ ظاهری وباطنی، مدرکهومحرکه یعنی قوای مشترك بین نبات وحیوان که غاذیه و نامیهومولده وجز آنهاباشد بیک قوه باز میگردد البته منظوربان یکی ذات نور مدیره است که گفتهاند النفس فی وحدتها کل القوی .

٤- يعنى نور مدبرى كة فياض لذاته است؛ هية قوتها است.

ر ب) که در اینجا تعلق بماده نفس مدبر را از دیدن اشیاء بازمیدارد. پس بر نفس مدبر تعلق خاطر بماده در این جهان عارض شده است و اورا از دیدن حقایق واشیاء باز داشته است. وآن شاغل در حکم حجاب بود وخداوندان عروج وبعراج شاهدات صریحی را بیازموده اند' که اتم از مشاهدهٔ به بصر است وآن مشاهدات آنان را در حالت \_ انسلاخ از کالبد حاصل آمده است . و آنان در حالت انسلاخ خود در یتین بوده اند که آنچه خود مشاهده می کنند از نوع نقوش منطبع در پارهٔ از قوای بدنی آنان نمی باشد' واین مشاهدات در آن گاه آنان را حاصل شده است که \_ مشاهدت بصریه همچنان یاقی بوده است وهرآن کس که در راه خدای مجاهدت کند وحق مجاهدت را انجام دهد وقوتهای ظلمانی را مقهور خود کند انوار عالم بالا وجهان عقلی را مشاهده می کنند، مشاهدتی کاملتر از مشاهدت بصریه نسبت به مبصرات این جهان<sup>2</sup> پس نورالانوار وانوار قاهره بسبب رؤیت نوراسفهبد مرئی میشند یعنی مرئی نور اسفهبد میباشند و همچنین بسبب رؤیت بعضی از آنها بعضی دگررا نیز مرئی میباشند<sup>2</sup>

ونیز همهٔ انوار مجرده باصر وبیتندهاند ودیدآنان بازگشت به علم آنان نمی کند.

وبلکه بعکس علم آنان به مشاهدت آنان باز می گردد م

پس همهٔ این قوتها که درکالبد انسان بود سایهٔ بوداز آنچه در نوراسفهبد

. یعنی خود اسوری را مشاهده کردهاند وتجربه کرده اند بعنی عملا آزسودهاند. ۳\_ ویلکه در آن یتین داشتهاند که مشاهدات آنان بامور قدسی پایدار و استوار به خود است واپن حال در هنگامی که کالبدرا رها کرده اند حاصل شده است.

۳۔ یعنی در عینحال که مشاهدات روحانی داشته اند چشم کالبد آنها هم اشیاء مادی را می دیده است.

یعنی جهان ماده.

هـ زيرا بين آنها حجابي نبود به جهت مناسبتي كه بين نور مدبر و انوار مجرده
 هست؛ همواره همة انوار از نورالانوار گرفته تا انوار ديگر مرئي نور مدبرند.

۲ - زیرا حجایی ندارند که گفته شود بینائی آنها بعنی علم آنها از وراء حجاب استچنانکه مشائیان گفته اند.

۷- زیرا همهٔ علوم آنها بمبری وشهودی است.

بود' وكالبدانسانی طلسم نور اسفهبدبود تاآنجا كه قون متخیله هم صنم قوه از قوای نور اسفهبد حاكمه بود' واگر نور مدبررا احكامی بذاته نمی بود ورانمی رسید كه حكم كند بدینكه اورا بدنی ویا تخیلی جزئی بودویا اورا قوت متخیلهٔ جزئیه بود، پس اینگونه امور از نور اسفهبدپوشیده نبود ویلكه همواره بنوعی ظهور خاص برای او ظاهر بود و[البته این كاركار قوت متخیله نبودزیرا] قوت تخیل صورت خودرا نمی گیرد واندر نمیابد زیراوی حاكم برمحسوسات و توابع آنها بود و [وحال آنكه تخیل نمی گیرد واندر نمیابد زیراوی حاكم برمحسوسات و توابع آنها بود و [وحال آنكه تخیل اسفهبد محیط ببدن و قوای او بودوحاكم بود كه او را قوائی جزئیه بود پس او پراكنده و و و مكم میكند و او حاس تمام حواس بود و آنچه در همهٔ بدن پراكنده و و و مود جامل آن در نور اسفهبد بود و همه بیک چیز بازمی گردد<sup>۷</sup> را كه ذات واحدهٔ او بود] م ونور اسفهبد را اشراقی بر مثل خیال و ماندآن [یعنی سائر قوای باطنه] بود .

٤- همهٔ آثار قوای بدنی ظل ومثال حقایق موجوددر نور اسفهبد است. قطب ص٣٧٤
 ٣- یعنی در حقیقت قوت حاکم همان قوتی است که در نوراسفهبد است نه قوتی که
 درکالبد انسانی است.

۹- یعنی ادراك نمی كند.

٤- توابع محمومات بعنی متخیلات وتخیل امر محموس نبود تا آنکه پتواند خود مورت خودرا بگیرد و بر آن حکم کند در حقیقت تخیل حاکم بر محمومات است ولکن خود محموس نبود پس مورت خودرا ادراك نکند.

م. یعنی حاکم بقوای جزئیه بدن بود یعنی این نور اسفهبد استکه معیط به بدن و قوای اوست وحاکم استکه بدنرا قوای جزئیه است نه خیال... پس نور اسفهبد حکم کندکه بدن هم دارای قوتهای جزئیه استکه محسوساترا درك سیکند و هم حکم میکند که اورا قوهای استکه بواسطه آن معقولات وکلیاترا ادراك میکند.

> ۳- از قوتها و استعدادها . ۷- وآن ذات نوری فیاض لذاته اوبود. ۸- منظور از مانند آن،قوای باطنهٔ استمدادیه است. قطب س ۶۷۶۰.

ونیز اورا بر ایمار اشراقی بود بدانسان که اورا دربینش، از حصول صورت سبصر در چشم بینیاز سیکند

وبرای نور مدبر یادآوریهای اجمالی دیگر بود وآن اینکه نوع اشراق نور مدبر برخیال بمانند نوع اشراق او بود برابصار والا اگر مدرك نور مدبر ، مجرد مثال خیال بود ۲ دراین صورت اگر خود ادراك كند كه آن مثالی كه درخیال است ومعلوم وی است عبارت از مثال امری بود كه در خارج است لازم آید كه آن خارج عایب راپیش از حصول آن مثال وبدون حصول مثال دراو ادراك كرده باشد ودرنتیجه درحصول وادراك امر خارجی از مثال آن بی نیاز بود والبته این امر ممتنع بود علاوه برآن كه گاه بود كه آن امر خارجی كه آن امر ستخیل مربوط بانست در \_

، ـ یعنی نفس در ابعار اشراق میکند و در حقیقت رؤیت عبارت از اشراق نفس بود بر امر میصر با شرط مقابلت وینابراین از حصول صورت میصر در چشم که مشائیانگفتهاند بی نیاز میکند مارا

۲۰ یعنی همانطور که نور سدیر در هنگام اشراقش بر قوهٔ باصره بعلم حضوری اشراقی آنچه مقابل باصر است از مبصرات ادراك میکند نه آنچه در باصره است از مثل مبصرات که قول بانطباع این را گوید پس همانطور هم در هنگام اشراقش بر قوت متخیله بعلم اشراقی حضوری صور متخیله خارجی را ادراك می کند , یعنی آنچه در عالم مثال قائم بذات خود بود مانند صور سرایا الااینکه این امور مرئی در آینه خیالند زیرا خیال آیته نفس است که بومیله آن صورتهای مثالیه را سشاهده میکند و آینه ظاهر مربوط بمشاهدهٔ صورتهای این جهان بود.

۳- یعنی اگر اشراق به خیال،مانند اشراق بر ابصار نباشد و بلکه مدرك در خیال مجردمثال متخیل زید بود...

٤- منظور از امر خارج در مثال، خود زید است یعنی دریابد که این مثال مثال زید خارجی بود .

د. زیرا لازم آید که قبلا خود امر خارجی را درك كرده باشد تا بداند که این مثال
 مثال اواست.

-- چون بفرض امر خارجی را درك كرده است ودیگر نیازی بوساطت مثال نبود. ۷- زیرا ادراك خارجیات بدون وساطت مثال آنها محال بود. حالت تخیل منعدم گردد و چون مدرکیت وادرالد بصر بدوسبب بود یکی وجود حامه نوریه[ یعنی بسبب نوری بودن آن] ودیگر عدم حجاب و پوشش بین بصر و مستنیر پس نوریت وعدم حجاب در انوار مجرده اتم و کاملتر بود ازاین جهت که ظاهر نذاته اند بنابراین مجردات مبصرویینده همه موجودات اندوهمین طور همه مبصر ومرئی انوار مجرده اند آ

مقالت پنجم در معاد و نبرات و منامات ودر آن چند

فصل امت فصل اول در بیان لناسخ

مزاج برزخی بواسطهٔ استعداد خاص خود [ حالت اعتدالی که درصیاصی بوجود میآید] که مستدعی وجود نور اسفهبدیه است ، نوراسفهبدی را خواستار و طالب بود [ وبنابراین وجود نور مدیر یعنی نفس ناطقه در کالبد از مستدعیات ومطلوبات کالبد است].

و [ چون نخمت برزخ مستدعی وجود نور اسفهبد شود ] بدان جهت ورا با کالبد خود الفتی تمام بود، وعلاقت او ببدنازجهت فقر فی نفسه وذاتی وی بود<sup>و</sup> ونظر آو بمافوقش بسبب مناسبت نوریتش بود و او یعنی کالبد مظهرافعال

، ودراین صورت چگونه ممکن است علم بمعدوم حاصل شود ایس ادراك بندون شال ممکن نبود.

> البته مثالی آن منعدم نمی شود. ۲- اینابراین ادراك وعلم در مجردات تمامتر بود بر حسب مراتب آنها. ۲- هم مرثی اند و همرائی.

٤- چون نفس حادث بود به حدوث بدن بناچار مزاج کالبدی بحبب استعداد خاصی که پیدا میکند مستدعی نفس میشود که باو تعلق بابد وتدبیر او کند قطب ص ٤٧٨ .

و این تعلق یعنی تعلقنفس به بدن برای این بود که تمام آنچه ما بالقوه است ازتوت بیرون آید و پسرتبهٔ فعلیت رسد و کمال یابد پس فتر فی تقسه یعنی جنبهٔ قوت محض و توجه او به انوار موجب سیشود که آنچه در قوهٔ محض است با استحاد از انوار مجرد وتابش آنها به فعلیت آید و چون نفس مدیر نوریت دارد مناسبت دارد که جنبهٔ توجه باتوار مجرد داشته باشد . وصندوقچهٔ انوار وظرف آثار ولشگرگاه توای نور اسفهبد بود' وچون قوای ظلمانی کالبد شیفتهٔ وی شوند' بدو تشبث کنند نوعی تشبث عاشفانه و ویرا از عالم نور محض به جهان خودآورند وبه خود جذب کنند'' پس شوق وی از عالم نور محض بریده شود وبه ظلمات تعلق خاطر یابد، و کالبد انسانی در نظام طبیعت یدانسان تام وتمام آفریده شده است که نور اسفهبد بوسیلهٔ آن همهٔ افعال خودرا انجام میدهد وبنابر رأی حکمای مشرق کالبد انسانی در جهان ماده ویرزخ نخستین منزلگاه نور اسفهبد بود وچون جوهر غاسق بطبع خود مشتاق نوری عارضی بود که اورا ظاهر و روشن گرداند واز طرفی دیگر مشتاق نور مجردی بود که تدبیر وی کند وبوسیلهٔ آن زنده شود چه آنکه جوهر غاسق ناشی از جهت فقری است که درقواهر است و بدان جهت مشتاق بنوربود همچنانکه فقیر مشتاق باستغناء بودبنابراین مقدمات است که بوذاسف و کسانی از مشرقیین که پیش از وی بود.اند گفته اند که باب ـ است که بوذاسف و کسانی از مشرقیین که پیش از وی بود.اند گفته اند که باب ـ است که بوذاسف و کسانی از مشرقیین که پیش از وی بود.اند گفته اند که باب ـ است که بوداسف ی عنصری کالبد انسانی بودزیرا باب الابواب عبارت از به زری است که ایواب دیگر از و متأخر باشند بطوریکه دخول در آنهم متقدم بر دخول در ایواب دیگر ازو متأخر باشند بطوریکه دخول در آنهم متقدم بر دخول در ایواب دیگر بود.

وهرنوع خلقی که بر فور اسفهبد غلبه یابد [از اخلاق پست انسانی] و هرنوع هیآتی ظلمانی که در آن متمکن شود ونور اسفهبد بدان وابستهو پای بند شودموجب خواهدشد که پس از تباهی کالبدش آن علاقه وی از آن کالبد به کالبدی از حیوانات پست که مناسب با آن هیآت ظلمانیه بودمنتقل شودزیرا چون نوراسفهبد از کالبد انسانی [ازانسانها] جدا شودوآنرا وانهد ودر آن حال خود ظلمانی وشیفتهٔ ظلمات

۱- یعنی هم مظهر افعال نور اسفهبد بود هم صندوقچه روح حیوانی نفسانی که
 که واسطه بود هم ظرف برای آثار روحانی وجسمانی بود وهم مرکز تجمع قوای نقس اسفهبد
 یسود .

۳- شیغتهٔ نور اسفهبد شوند چون هرسافلی عاشق عالی است.

۳- بعالم برزخی ظلمانینتیر بدان جهت مشتاق به استغنا است که از نقص فقر خود رهائی یابد وغامق مشتاق نور است که از نقص ظلمت رهائی یابد. بود واصل خود وعالم نور را نداند وهیآت پست در او جایگیر شده باشد بناچار به کالبدهای حیوانات پست وبی ارزش دیگر[که مناسب با آنها است] جذب میشود وبدین ترتیب کالبدهای ظلمانی نور اسفهبدرا بخود میکشاند وجذب میکند [ومعنی تناسخ این است] ونیز گفته اند[ اما در انتقال نفوس حیوانات بانسان ها باید گفت که] مزاج اشرقی که «آن» کالبد انسانی بود در پذیرش نیض جدید اسفهبدی از نور تاهر اولی بود [ازاینکه نقوس حیوانات پست را جذب کند] و بنابراین نور اسفهبد از کالبدهای دیگر بانسان منتقل نمی گردد زیرا کالبد انسانی از جهت اعتدل مزاجی که دارد از ناحیه واهب النفوس مستدعی نور مدیرست و در این صورت اگر نور اسفهبد منسوخه دیگری مقارن یا او شود لازم آید که در یک انسان دو انانیت مدر که حاصل شود واین محال بود اوینابراین نفوس حیوانات بادمی منتقل نمی شود].

وگفتهاند ازاین امرکه کالبد انسان از جهت اعتدال واشرفیت مزاجش از ناحیهٔ تورقاهر مستدعی نور اسفهبد بود لازم نمی آید که کالبدهای صامته نیز از ناحیهٔ نور قاهر مستدعی نور اسفهبد باشد [ پس نفوس آنها انتقالی است] .

۱۰ بوذاب فیلموف تناسخی هندیاست بعفی گفته انداز مردم بابل قدیم است وی قائل بادوار واکوار بود وسالهای عالم را استخراج کرده وگفت ۲۰۰۰ سال است یعنی هر دوری و کوری.او گوید طوفان در مرزمین وی اتفاق افتاد وقوم خود را بطوفان ترساند بعضی گویند پایه گذار دین صابئه برای طهمورت او بوده است سنظور از کسانی که قبل از او بودند حکماء پابل، فارس، هند وچین و جز آنها است. قطب ص ۵۷۹.

۲- یعنی در قبول نوراسفهبد از سایر کالبدها مقدم تر بود.

۲- یعنی نقل از کالبدهای انسانی استنه از کالبدهای حیوانی و اشیاء دیگر به کالبد انسان زیرا کالبد انسان همانطور که گفته شد دارای اعتدال امزجه است ودر پذیرش بر نفس مدیر اولی است پس اول انسان می پذیرد و اگر کسال نیافت به حیوان دیگر نقل شود. قطب ص ٤٧٩.

٤- زيرا لازم آيد كه انسان دو ادراك داشته باشد ودو نفس رادونوم افاعيل لازم است.

و بنابراین هرگاه کالبد انسانی تباه شود وحال آنکه نور اسفهبد وی عاشق ظلمات بود وجایگاه اصلی خودرا نشناسد' بناچار بواسطهٔ شوق خود باسفل السافلین، منجذب بآن [اسفل السافلین] میشود'.

واز طرفی کالبدهای حیوانات بست ویی ارزش ونیز عالم برازخ تشنه و عطشان انوار مدیرهاند می بالضرورة انوار اصفهبد از کالبدهای تباه شدهٔ انسانی به کالبدی دیگر منجذب میشوند زیرا همان حکمتی که ایجاب کرده است کسه نور اصفهبد مقرون بعلائتی بدنیه شود که در حقیقت حاجت او باستکمال بود ، همچنان بحال خود باقی است و نور ناقص بغیر نورسانح [سانحی که باوضیمه شده واورا تقویت کند واز علائق ظلمات وعوائتی جسم وجسمانیات رهائی بخشد] . کمال نیابد واز کالبدهای صامته چیزی از انواربه کالبد انسانی ارتقاء پیدانمی کند <sup>۷</sup>

> <sub>۱</sub>- چون کمال نیافته و متوغل در ظلمات و مادیات بوده است. ۲- از جهت عشقی که بمادیات و ظلمات دارد.

۳۔ یعنی عطشان وتشنۂ انوار مدہرہاند زیرا از غوامقاند و داتمتی که غامق بے طبع خود مشتاق بنوری عارض بود که مظہر او پائند و نیازی ہنور مجرد دارد که تدبیر وی کند .

٤- کالبدی از حیوانات که مناسب و سازگار با خوی و خلق مکتسب اوباشد.
 ٥- یعنی همان حکمت هنوز یاقی است زیرا غرض او که استکمال باشد حاصل نشده است .

۲۰۰ یعنی نور ناقص با نور سانح فائض ضمیمه شود تاکمال یابد و اورا از علاقه ساده رهائی بخشد یعنی نور سانح نور ناقصرا واین نور متمم یا از راه اشراقاتی است که از قواهر ریزش کند بر سدبر ویا نور مدبر ارتقاء یابد و بآنها رسد ودر هر حال چون ناقص است به کالبدهای دیگر رود.

۷۰ – یعنی تناسخ بعکس درست نیست زیرا یکی اشکال وجود دونفس بود . در یک کالبدیکیدیگر درطرف ارتقاءنور عارض به کالبد انسانی که بجای نفس سدبرارتقادنیا بد انسانی به کالبدهای صامته فرودمیآید<sup>ر</sup> وبرای هرنوع خوی وخلقی کالبدیمناسب بود ویرای هردری ازآن صیاصی جزئی مقسوم بود<sup>ر</sup> .

واما آنچه دراین باب گفته شده است که عدد کائنات [یعنی ابدان کائنه] منطبق بر عدد فاسدات نبود گفتاری باطل بود زیرا انوار مدبرهٔ متصرفهٔ ظلمانیهٔ موجود درازمنهٔ دراز بسیارند ونزول آنها به کالبدهای مناسب بطور تدریج بود و مثلا نفوس اصحاب حرص وآز به کالبدهای مورچه گان نه پیوندد مگر پس از پیوستن ومفارقت کردن از کالبدهای انواع بسیاری دیگر. که از لحاظ مقدار وعلایق متفاوت اند<sup>ع</sup> و همین طور درجهت ارتقاء هیچ یک از انوار مدبره بلافاصله به کالبد انسان ارتقاءنمیا بد تا اینکه دشواریهائی [که گفته شده است] درجهت انطباق عدد کثیر بر کالبدهای قلیل العددوطویل الاعمار [ودرازعمر] ویا کالبدهائی که قلیلة الاعمار و گثیرة العدد الدلازم آید و البته علایق بدنیه بسبب مکرات مرگ

<sub>1</sub> بعنی سرازیر شود. منتقل شود.

۲۰ برای هر دری از آنهایعنی کالبدهائی که آنها را باب نامیده اند جزئی متسوم بود اخلاقی است که متعلق بآن کالبدها است.

۲۰۰۰ یعنی تعداد کالبدهای کاثنه باندازه کالبدهای فاسدهنیست.

٤- مانند مورچه و بنابراین بترتیب و بتدریج در انواع متشابه سیر میکنند تا برسند به مورچه تا آن هنگام که آن هیآت پست از نفس بانکل زدوده شود و در این صورت از عالم کون و فساد مفارتت کند و به نخستین منزل ازمنازل بهشت بیوند د.

ه۔ ظاہراً مطلب ابھامی داشتہ باشد چون قبلا بیان شد کہ انتقال از انسان است بہ حیوانات نہ پر عکس سگر آنکہ ارتقاء نحیر از انتقال باشد.

۳- ایراد این است که اگر تناسخ درست باشد لازم آید است که ایدان حیواناتی که سوجودند وسوجود میشوند در هرزمانی از لحاظ عدد با نفوس مفارقه یکسان و باندازهٔ هم باشند در حال که چنین نیست و اگر کمتر باشد یک ایراد است واگر زیادتر باشد بازهم یک ایراد دیگر است این ایرادرا مردود میدانند وگویند که سمکن است انسانی حریص در هزارسال تبلی مرده باشد وبه کالبدهای بسیاری تعلق یافته باشد و سرانجام بمورچه تعلق گیرد ودر جهت ترقی و ارتقاءهم همین طور است. وسختی های آن وبلاهای دیگرکاسته میشود وبرای هرمرتبتی از مراتب انسانی بزرگان واوساط وکوچکانی بود' وبرای هر توتی ازارباب صناعت دستهٔ از موامت بودکه از لحاظ خلق وزندگی شبیه بآنهااند وبنابراین نخست نفس مدبر آنها بـــه به پستترین و حبس به اوسط و سرانجام به کوچکترین [ در پستی]نقل میابد بر حسب مراتب بسیاری که دربین آنها است در زمانهای دراز وروزگاران مستد.

وبنزد اینان آنچه دراین باب گفته میشود که هرمزاجی [اعمازانسانی یا غیر انسانی] از ناحیهٔ نور قاهر مستدعی نوری متصرف بود سخنی است که درستی آن حتمی نیست زیرا استدهای مزاج نفس ناطقه را درغیر کالبد انسانی لازم نبود واما آنچه گفته شده است که اگر تناسخ درست باشد لازم آید که فساد کالبد انسانی بازمان وجود کالبدحیوان صامتی که نفس بان منتقل شود پیوسته بسود درحال که چنین نیست وعملا لازم نیست که وقت فساد کالبد انسانی بوقت وجود کالبد حیوانی مناسب با او پیوسته باشد این ایراد نیز متوجه نیست زیرا اموراین عالم مضبوط به هیآت فلکیه است که ازما پوشیده بود.

چنانکه قانون،ضبوط درنفسالامر اگرچه ازما پوشیده بود ایجاب میکند که در زیان بعضی از مردم سودی برای بعضیدگر بود بنحویکه ثروت هیچگاه

۱- یعنی از لحاظ اخلاق مناسب حیواناتی باشدکه با لحاظ تناسب اخلامی بزرگ باشد با متوسط و یاکوچک.

۲- بعنی مشائیان گفته اند.

۲- یعنی تنها مزاج ایدان انسانی نیست که خواستار رنور مدیراست بلکه همه کالبدها طالبند، گویند: این سخن درست نیست بلکه تنها کالبدهای انسانی است که طالب نفس مدیر است.

٤- يعنى تنها كالبد إنساني مستدعى نفس ناطقه است نه كالبدهاى ديكر.

ه- زیرا بسیاری از اسور سستمرهٔ قلکیه هست که آثار آنها بر ما پوشیده است و از اسرار آن آگاه نباشیم و چون بسا این تطابقواجب وموجودباشد ودر تحتقوانین ضبوطی باشد که ما برآن واقف نیستیم. بین آنان معطل نماند و همچنین در موردما ممکن است در مرگ بعضی از کالیدها حیات وزندگی بعضی دگر بود این است مذهب مشرقیین , وچه بسااینان در ما وراء انسانها نقل نفوس مدبره را از کالبدی به همانند خود جایز میدانند ما دام که آن نوع تزاحمی که درانسانها بسبب استعداد پذیرش فیض بود [که مثلا کالبدقرس مستعد پذیرش نفس باشد از عقول مفارقه ونفس دیگری هم از کالبد فرس دیگری براو وارد شودوتزاحم شود چنانکه در نقل انسان بانسان گفته شد] لازم نیایید

و مشائیان گفتداندهمهٔ مزاجهای حیوانی بسبب خواص مزاجیهٔ خود از ناحیهٔ نور مفارق خواستار ومستدعی نفوس متصرفهاند وبنابراین آنچه در باب انسان بگفتداند [ از حصول تزاحم] دراینجا نیز لازم آید<sup>و</sup> والبته این امرمذهب مشائیان است °ه

۱۔ ممکن است هرکالبدیکه می میرد کالبدی دیگر جای اورا بگیرد و این امر تحت قاعدهٔ مضبوطی باشد که اژ آن آگاهی نداریم و بدین ترتیب نفوس بین دوکالبد حطل نماند. قطب ص ۶۹۱.

۲- مانند انتقال نفس فرسی به فرس دیگر.

۲۰ این عبارت که قید برای جواز انتقال نفوس از حیوان به حیوان دیگر است بنابرعقیده کسائی است کهجایز دانندوآنان یقینندارند که کالبدهای حیوانی غیرناطق ستعدقیض از نور مفارق نباشد بنابراین منظورشان این است که اگر چنین باشد کالبدهائی ستعد قبول فیض از مفارق شوند که آن تزاحمی که در وجود دونفس برای یک کالبد لازم آید، لازم تیاید وایرادی ندارد که نقل در حیوانات هم باشد.

٤- يعنى لازم آيد كه دوننس اجتماع بريك كالبد كنند همچنانكه درانسان گفته اند اين ايراد را مشاتيان كرده اند كه اگر تناسخ جايز بود باوجود اينكه كالبدهاى همه حيوانات خود مستعد پذيرش نفوس مدبره انداز عقل مفارق ، ايراد لازم آيد. البته ميدانيم كه <u>يروان</u> تناسخ قبول ندارند كه كالبد حيوانات ديگر مستعد پذيرش نفس باشند.

هد يعنى انتقال از انسان به حيوان عقيدة مشاتيان بود. والا از حيوان بانسان را همه معنوع حيدانند. 418

واما افلاطون وکسانی که پیش ازلو بودهاند قائل بنقل مطلق اند اگرچه بعضاً درجهات نقل دربین آنان اختلاف است.

بعضى از حكماء العلامى در صحت و وقوع تناسخ بآياتى از وحى تسك كردماند مانندگفتار خداى متعال درقرآڧ كلما نضجت جلودهم بدلناجلودأغيوها، و «كلما ارادوا ان يخرجواسها اعيدوافيها» و « ومامن دايدفىالارض و لاطائر يطيريجناحيدالاامم امثالكم».

وآیات سمخ واحادیث وارده دراین باب که مردمان روز رستاخیز بعمورتهای گوناگون برانگیخته میشوند برحسب اختلاف بمیاری که در خلق وخوی آنسان بود وچنانکه در وحی الهی در مقام حکایت از اشقیاء آمده است که «ربنا آمتنا ـ اثنتین واحییتنا اثنتین فاعترفنا بذنوبنا فهل الی خروج من سبیل».

ومائند گفتار او درباره خوشبختان «لايذوقون فيها الموت الاالموتة مر الاولى، وغيرذلك، وييشتر حكما بدين امرمايل شدماند ، بجز اينكه همة فلامغه براين امر متفق اندكه انوارياك وناآلوده ازكالبدهاى انسانى رهائى يابند وبه جهان نورپيوندندودراينگونه نفوس نقلى ديگر نبود ومايس ازاين آنچه مقتضاى ذوق اشراق بود بگوئيم.

یدانکه بر نور مجرد مدبر پس از تناهی کالبلش «عدم» متصور نبود زیرا نور مجردرامقتضی نابودی، ذات خود نبود و گرته موجود نمی شد وموجب وعلت وجودآن که نور قاهر بود نیز اورا باطل ونیست نمی کند زیرا دراود گرکونگی و تغییری راه ندارد" و آنگهی آن موجب یعنی نور قاهر چگونه بذاته لازم ذات

> <sub>۱</sub>۰۰ یعنی اعتقاد به تناسخ. ۲- زیرا تناسخ ونقل برای تطهیر بود و اینگونه نفوس خود پاکاند. ۳- یعنی در علت وجودی او که نور قاهره است تغییر و دگرگونی نیست.

خودرا باطل میکند ونیز نورچگونه تواند شعاع وضوء خودرا بنفس خود باطل کند ویین انوار مجرده تزاحمی بر محل یامکان واحد نبود زیرامقدس و مبری از مکان اند و حال در غواستی هم نمی باشند تا قابلیت و استعداد محل در آنها شرط بود و بدأ مدبرات نیز متغیر نمی باشد پس نفوس مدبره مانند متعلقاتی که حاصل از احوال و اوضاع مدبر به تنهائی ویا متعلقاتی که حاصل از احوال مدبر باوساطت غیر است نمی باشد .

مثلامانند [مثل] صقاليات[نيست] `ك حصول آنها درصقاليات از عقل مفارق مشروط بشهودحس باصربود^ [كه ازاين جهت به بطلان صقالت آينه ونقص باصره اين صور

ا۔ یعنی چگونه نور مدبرهراکه از لوازم ذات او میباشد تباه وباطل کند زیرا انوار مدبره همانطور که بیان شد اشمه ذات انوار قاهرهاند.

۲۰ باوجودی که بدوام او دوام یابد.

۳۔ بنابراین مانند اعراض جسمانیه که تزاحم بر محل پیداکرده و هریک باطل میشوند تا آندیگر جای آنرا بگیرد نمیباشند.

ع یعنی مانند اعراض حال در محل نمی باشند تا در ثبوت و وجود آنها مقابله شرط باشد مانند مقابلهٔ حس باصر در حدوث صور مرایا ویا استعداد محل مانند اشتراط استعداد بدن در قبول آثار نفس.

۵. تاتغییری در آنها متصور بود.

۲- یعنی بمانند متعلقاتی نیست که تنها از اوضاع و احوال مدیره است مانندشهوت، غضب وحوامی ظاهر ویاطنه که حاصل در ایدان انسانی است و حاصل از حالات مدیره است که هرگاه آن حالات که در مدیر بوده است از بین رفت آنها نیز از بین میروند یا با غیر او ۔ و پناپراین در مقالیات،مرایا از متعلقات نفس است با وساطت مرآت.

۷- یعنی سائند صور حاصله در آیندهای صیقلی شدهنیز نیست درهرحال،حالنفوس مدیرهٔ آنها مانند احوال خاص نفوس مدیره ما نیست مانندشهوت و غضب به تنها یایاغیر «که صور مرایا باشد »که اگر منشأ آنها که حالاتنفس است از بین رفت آنها نیز از بین برود.

۸- واز اینجهتاست که اینگونه صوریه بطلان صقالت آینه یا با صره باطل سیشوند ونسبت صقالت آینه وباصره باین صور سانند نسبت محل است به نقوشی که در اوست زیرا نسبت آنچه بلیه پاورتی در صفحه بعد باطل توند ] یا نسبت غیر نفس فاعلیه ' بآثاروخواص این صورمانند محل بودنسبت به تقوش اعم از اینکه آن نقوش حاصل از محل بود یا از غیر محل ' تا بالنیجه ـ هرگاه حال مبدء باطل شود " این متعلقات نیز باطل گردد ' . پس چون موجب نور مجرد دائم بود خود او نیز دائم بود واگر انوار مدبره قابل عدم باشند بناچار انعدام آنها از جهت وجود هیآت ظلمانیه بود ودر این صورت لازم آید که در آن حال که نفس مدبر مقرون به علایق بدنیه بود اولی بود به قبول انعدام ' [ نه بعداز مفارقت از کالید] خلاصه اینکه چون نور مجرد مدبر از <u>ظلمات</u> کالید رهائی یافت به بقاء نور قاهری که علت اواست همچنان باقی خواهد ماند و مرگ برزخ از جهت بطلان مزاج او بود آن مزاجی که صلاحیت تصرفات نور مدبر در کالید ظلمانی بسبب ویوساطت او بود.

هرگاه نور مدبر مقهور شواغل برزخیه نشود، شوق وی به عالم نور قدسی

#### بليه ياورلي أز مغحه ليل

غیر از نفس قاعلیت این صوری بود که متعلق به مفارق است از آنچه این صور متوقف بر آن ها است مانند نسبت محل است به حال و همانطور که نقوش به تغییر محل باطل میشوند چه آنکه آن نقوش حاصل از محل بود با از غیر او همین طورهم این صور تغییر پذیرفته وباطل میشوند به تغییر و بطلان آنچه مانند محل است یعنی آینه و جلدیه، در متن توضیح داده شده است.

۲- یعنی غیر فاعل یعنی چیزهای دیگری که این صور به آنها تعلق دارد.
 ۲- از این جهتگوید سائند محل که نه بصر محل این صور است ونه آینه.
 ۳- یعنی حال سدیری که این متعلقات از او صادر شده است.

ی وچون نسبت مدیرات به میده ثابت ومستمر خود مانند نسبت متعلقات به میدا خودنمی باشد چون میده متعلقات متغیروغیر مستمراست،نابرین بطلان انوار متصور نبود آنطور که بطلان متعلقات متصور بود وبلکه انوار دورم میابد بدوام علت خود. خلاصه میده حالات و متعلقات انوار مدیره غیر از میده خود انوار مدیره است.

ہ۔ اولی بانعدام ہود تا بعد از مفارقت زیرا ہیآت ظلمانیہ کہ سربوط یہ کالبد است اورا بھتر میتواند سندم کند تا بعد از مفارتت کہ دیگر وجود ندارد. یشتر ازشوق او به غواسق بود و هراندازه نور و ضوءوی فزون گردد عشق و معبت او بنور قاهر افزون شود و همچنان بی نیازی و قرب وی بنورالانوار افزوده میشود و هرگاه انوار متصرفه از جهت قوت تأثیر، غیر متناهی بود کشش و جذب شوا غل برزخیه آنها را ازافق نوری محجوب تگرداند<sup>۱</sup> پس هرگاه انوار اسفهدیه جواهر غاسقه را متهور خود کنند واز طرفی عشق و شوق آنها به عالم نورقوی گردد وبانوار قاهره مستذیری گردند و آنها را ملکه اتصال به عالم نور محض حاصل گردد ، دراین – مورت هرگاه کالبدهای آن گونه انوار اسفهدیه تباه گردد از جهت کمال قوت و مورت هرگاه کالبدهای آن گونه انوار اسفهبدیه تباه گردد از جهت کمال قوت و به سرچشمه انوار عقلی پیوندند] و و وری که بواسطه شوارق عظیمه قوت یافته <sup>۱</sup> عاشق اصل خود بود <sup>2</sup> به سرچشمهٔ زندگی، به کالبدهای دیگر منجذب نشوند[ویلکه مورت اصل خود بود <sup>2</sup> به سرچشمهٔ زندگی، دیگر منجذب نشوند[ویلکه اینگونه کالبدها منجذب نمی شود و اوراهم بدانها کدشی نور به اسال اینگونه کالبدها منجذب نمی شود و اوراهم بدانها کدشی نور و با اسال اینگونه کالبدها منجذب نمی شود و اوراهم بدانها کدشی نور و به اسال ز کالبد انسانی رهائی یافته به جهان نور محض روند و در آنجا مقام گزیده درزمرهٔ انوار قدسیه درآیند و آبسبب تقدس نورالانوار و قواهر قدسیه قدمی شوند.

.- زیرا شوانحل برزخیه متناهیالتأتیرندو تهرآ امور متناهی باامور نامتناهی برابری ومقاومت نمی کنند و چون جذب شوانحل برزخیه آنها را محجوب کرده است پس.معلوم میشود که قوای انوار متصرفه متناهیالتأثیرند. قطب ص ۶۹۷.

۲۰ یعنی تناسخ دراین سورد نباشد وبه کالبدهای دیگر یعنی کالبد حیوانات نقل نمیشود وبلکه از جهت قوت وشدت انجذاب آن به سرچشمهٔ حیات یعنیعالم عقلی بدانجا رود .

۳۔ یعنی اشراقاتی که از عالم انوار قاهره بر او تایش میکند مانند نفوس کاسلان موجب تقویت وئیرومندی او میشود.

> ع۔ یعنی شیفتهٔ عالم نور بود. ۵- یعنی به کالبد حیوانات نقل نیاید و اصولا کششی بآنها ندارد.

٥- يعني به تأليد خيوانات عن چاپه او اهور المسلي بالها تدارد.

۲۰۰ یعنی تدسی شوند ویاك وطاهر از چهالات وخیالات و علائق جسانیه و عوائق جرمانیه شوند. و چون در مبادیعالیه قرب،کانی،تصور نبود بلکه تقرب در آنجابه صفات عقلی و تجردی بود بدین جهت مردمی که تجرد آذان از ظلمات بیشتر بود نزدیک تر بمبادی مجردهاند . و شوق بعالم علوی حامل آن ذوات دراکه بود بسوی عالم نورالانوارپس آنچه راشوق تمامتر بودانجذاب وارتفاع وی بسوی نوراعلی تمامتر بود وچون بدانستی که لذت عبارت از وصول بامری ملایم وسازگار با طبع چیزی بود با ادراك وامتشعارلذت برنده نسبت بوصول بدان امر ملایم والم عبارت از حصول امری غیر ملایم با طبع چیزی بود ازآن جهت که ناملایم بود .

واز طرفی بیان شد که تمام ادراکات از ناحیهٔ نور مجرد حاصل میشود و چیزی دراك تر ازو نبود بنابراین هیچ لذتی بزرگتر و لذت آورتر از کمال و ملایمات او نبود خصوصاً که خود بدانستی که لذات حسیه دربین طلممات انوارمجرده نیز از ناحیهٔ انوار مجرده ترشح می کند وآن طلممات سایهٔ انوار مجردهاندوآنچه ملایم و سازگار با انوار مجرده نباشد هیات ظلمانیه وظلال غامقه بود که از جهت مصاحبت با برازخ مظلمه وشوق وی بدانها برای وی حاصل آمده وبدو پیوسته است و مادام که علاقات کالبدی وشواغل برزخی بسیاری با انوار اسفهبدی همرا بودنه از کمالات نوری خود لذت برند ونه از آفات ورذائل حاصل از تعلقات برزخی رنج برند درست بمانند کسی که در غایت مستی بود که در آن هنگام که در تخبط ودیوانگی مستی خود به مر میبرد اگر چیزهائی که موافق میلش باشد

ا۔ لذت عبارت از وصول،باس ملاہم ہودیاضافدادراك بآن وصول ویا ادراك باينكه آن امر ملايم است.

۲. غیر ملایم با طبع کسی که باو میرمد.

۳۔ منظور علاقة نفوس مدبرہ است به برازخ و عشق و علاقه آنها به كالبد سادى است.

۹- یعنی در حجاب سطاق وقید ماده امیرند و هیچ چیزرا آنطور که هست درك دمی کنند . ویا آفاتی که اورا ناسازگار ورنج آور بود بدورسد مطلقاً واصلا آنچه بدو رسیده است اندر نیابد وادراك نکند از جهت حجاب وپوششی که در برابر عقل وی بود وهرآن. کس که از اشراقات قواهر نوری لذت نبرد ولذت حقه راسکر شود بمانند نامردی بود که لذت جماع را اندر نیابد' .

وهمانطورکه هریک از حواس آدمی را لدّتی بود والمی که آن حاسهٔ دیگررا نبود برحسب اختلاف ادراکات و کمالاتی که حواس را بود همین طور است خوشی وناخوشی که از شهوت وغضب آید".

و کمال نور اسفهبد این بود که به دو قوت قهر ومحبت خود آنچه بایسته وحق آنها بوداعطا کند زیرا قهر وقهاریت نور نمبت بمادون خود درسنخ خودبود<sup>۲</sup> وهمینطور محبت او بمافوق خود وینابراین شایسته این بود که قهر نور اسفهبد بر کالبد ظلمانی خود چیره شود<sup>2</sup> و همچنین محبت او بعالم نور<sup>\*</sup> فزون شود تا آنکه حق هردو قوترا اعطا کرده باشد ودر زمرهٔ کسانی شود که در لوح مبین سعادت وی مکتوب بود.

واگر از آنان بودکه شقاوت ویدبختیوی [درلوح محفوظ] مکتوب ومضبوط شده باشد محبت وعشق وی بر غواسق برزخیه افتد وظلمات بدنی وقوای حسی ورا مقهور خودگرداند والبة آنگاه محبت وعشق[انسان] آنطورکه باید به عالم نورانتد

۱۰ کلمه عنزرا بنامردی معنی کردیم.

۲ بدیهی است که لذت یا المی که حاصل از غضب بود بجز لذت و المی است
 که حاصل از شهوت بود زیرا برای نفس بر حسب هریک از توی الم ولذت خاصی است.

۳۔ یعنی قهر نور درست است که نسبت بمادون خود سیباشد لکن در سنخ خود یعنی قهر او نسبت به نور است همانطور که محبت او بما فوق خود باز در سنځ خود او است.

٤- قهر يعنى قوت غضپيه اش تسلط يابد يعنى ظاهر و آشكار شود .
 ٥- يعنى محبت و عشق او بعالم نور آشكار شود.
 ٣- وبدين ترتيب از عالم نور دور شود و بعالم غرور نزديك.

که ذات خود وعالم نور وترتیب وجود وسعاد آن وجزآنهارا بدرستی بشناسد بر حسب قدرت و توانائی خود وچون تدبیر کالبد و عنایت بدان برای حفظ ترکیب بدنی نیز ضروری 'بود پس بهترین ونیکوترین اخلاق اعتدال بود هم در اسور شهوانیه وهم در اسور غضبیه وهم در صرف فکر در سهمات بدئیه ' وکسی که اغلب هم اوآخرت نبود ویا بیشتر اندیشهٔوی در جهان نور نباشد از سهالک خلاصی نیابد و هرگاه نور اسقهبدی متجلیشود به حقایق علموآگاهی یابدویه سرچشمهٔنور وزندگی رسدواز پلیدیهای برازخ پاك گردد، در این صورت عالم نور محص را بعد از سرگ مشاهده کند ولاجرم از کالبد ظلمانی خود رهائی یابد و اسراقات نامتناهی از ناحیه نور الانوار بر او تابد، با واسطه ویا بدون واسطه همچنانکه پیش از این اشارت رفت وهمچنین اشراقات نامتناهیه از ناحیهٔ قواهر بر او انمکاس یابد ونیز از سوی انوار اسفهبدیهٔ پاك نامتناهی در از احیهٔ قواهر بر او انمکاس یابد ونیز از سوی وهم نوری که از هریک یک کراراً وبطور بی نهایت بر آنها تابش کرده است بر -وه موری که از هریک یک کراراً وبطور بی نهایت بر آنها تابش کرده است بر -وی بتابد وانمکاس یابد پس بطور بی نهایت لذت وخوشی یابد وهر نورلاحتی وه م نوری که از هریک یک موراراً وبطور بی نهایت بر آنها تابش کرده است بر -وه م نوری که از هریک یک کراراً وبطور بی نهایت بر آنها تابش کرده است بر -وی بتابد وانمکاس یابد پس بطور بی نه ایت نه و نه میم نور دور آنیان وی بتابد وانمکاس یابد پس بطور بی نهایت اذت وخوشی یابد واز و برغیرش

۱- بیان تعریف حکمت نظری است.
 ۲- در آن مدتی که کمال نفس باید حاصل شود حفظ بدن ضروری است.
 ۳- در تمام این سه مورد با ید اعتدال را رعایت کرد.

٤- ودر قید تعلقات مادی بناند زیرا اگر اکثر همت او آخرت و عالم نور باشد عشی او بعالم نور افزوده شود ویس از مفارقت از کالبد بدانجا رود.

<u>،</u>۔ بالکل رھایی یاہد۔

۲۔ یعنی هرنور مدبره ی که لاحق بود و مفارق بود بنور مفارق سابل خود لذت برد وهمهٔ انوار مفارقهٔ ازکالبدها که سابق بر او جدا شدهاند نیز از آن مفارق لاحق و همهٔ لواحق دیگرلذت برند.

۷- زیرا این اشراقات حاصله شبیه به دوایر بود یا شبیه بدوایر فلکیه بود که بعضی محیط به بعضی دیگر است.

واز غیرش بر او انواری نامتنا هی تابش کند واینگونه اشراقات عبارت از اشراقات ودوایر عقلی نوری میباشد که به رونی آن، اشراق جلال نورالانوار ومشاهدت وی نيز بيفزايد وهمانطوركه مدرك وادراك ومدرك نور مجردرانتوان بااين سه اسبر يعنى أن نوعى از أن كه در عالم ظلماني استقياس كرد' . للت نور مجرد نيز با لذتهای ظلمانی قابل مقایسه نبود ودراین عالم نتوان به لذت روحانی نورانی احاطه یافت و کنه آنرا اندریافت و چگونه لذتهای روحانی با لـدُتهـای جسمانی قابل مقایسه باشند در حال که هرنوع لذت برزخی که بود نیز از ناحیه انوار و بواسطهٔ امری نوری بود که بر برازخ فیضان و ریزش میکند تا آنجا که لذت جماع نیز رشحه از لذتهای حقهٔ نوریه بود زیرا آنکس که خواهد جماع کند هیچگاه میل به مجامعت با مرده نکند و بلکه اورا میلی به جماع حاصل نشود مگر با برزخی صاحب جمال وزیبائی که در او رشحات وآمیخته گی نوری بود ولذتوی ہواسطہ حرارتی کہ خود یکی از عشاق نور ومعلولات آن بود ونیز ہواسطۂ حرکتی که یکی از معلولات وعشاق نور است کمال وتمامیت یابد و بدین طریق دو \_ نیروی محبت و قهر به جنبش آید بطوریکه نر خواهد مادهرا مقهور خود کند ٔ وباینجهت از یکطرف از جهان نور محبتی با قهر بر «نر» انتد واز طرف دیگر ـ محبت توأم یا ذلت بر «ماده» افتد برآن نمبت که علت ومعلول راست<sup>.</sup> همچنانکه شرح آن گذشت و هریک از«نر» و«ماده» سیخوا هد که با صاحب خود متحد شود بدانسان که حجاب برزخی برداشته شود آ واین ارادهٔ رفع حجاب خواست نور ـ

۱۰ یعنی مدرك وادراك ومدرك (بفتح راء)ظلمانی.

۲- زیرا ما محجوب به ظلمات و مادیات هستیم. قطب ص. ۵. م.

۲- وینابراین هراندازه که حرارت زن وحرکات آن زیادتر باشد للت آورتر بود پس اولا باید زنده باشد ودر او نور حیات بود وثانیاً دارای حرارت بود وثالثاً دارای حرکت وجنبش بود.

ه که البته قهر و محبت علت بیش از محبت و ذلت معلول است، معلول محبت مقرون باذلت به علت خود دارد وعلت محبت توأم با قهر.

۲- چنانکه وضع و حال انوار مجرده نیز این چنین بود.

اسفهبد بود نسبت به لذات عالم نور آن عالمی که حجابی در آن نبود' .

واتعادی که بین انوار مجرده است اتعاد عقلی بود نه برزخی وجرمی و ممانطور که چون نور اسفهبدی را تعلقی به برازخ بود و کالبد مظهر او بود چنین توهم شود که نور اسفهبدواقع در کالبد است٬ اگر چه واقع در آن نبود انوار مدیره نیز هرگاه از کالبدها جدا شوند از جهت شدت قرب آنها بانوار قاهرهٔ عالیه ونور . الانوارو کثرت علاقه عشقیهٔ آنها بانوار قاهره چنین توهم شود که انوار مدیره بعیه همان انوار قاهره نفد .

و بدین ترتیب انوار قاهرهٔ عالیه مظاهر مدبرات میشوند<sup>ة</sup> همانطور که ابدان مظاهر آنها میباشند<sup>\*</sup> وبر حسب افزون شدن محبت آمیخته باغلبه، انس و لذت در جهان ما فزون میشود<sup>\*</sup> وهمچنین است تعاشق حیوانات<sup>\*</sup> واین امر یعنی ازدیاد لذت بر حسب ازدیاد محبت مشوب به غلبت دراین عالم واقع بود <sup>\*</sup> و بنابراین چه گوئی در مورد عالم محبت حقد تامه وعالم قهر تام خالص آن عالم محبتی که همه نور محض ودرخشش و زندگی حقیقی بودآن عالمی که دراو اصلا

اب پس نور اسفهبد در هریک از نرو ماده میخواهد که بنور اسفهبدی که در آندگر است برسد و بااو متحد شود بدون حجاب تا لذت کامل برد.

۲- در حال که چون مجرد از مواد است نه تواند در آن باشد.

۲- یعنی گرچه نور استهبد در کالبد نیست لکن توهم شود که در اوست.

٤- یعنی انوار مدیره یعن از مفارقت از کالبد مظهری دارند که انوار قاهره است پس انوار قاهره مظاهر انوار مدیره میشوند در آن هنگام که انوار مدیره از بدنها جدامی شوند همچنان که ایدان قبل از مقارقت مظهر آنها میباشند یعن ایدان دراین عالم مظهر انوار مدیره اند و انوار قاهره در عالم مجردات.

ه- یعنی قبل از مفارقت. ۲- چنانکه این صفت ملوك وحکام است. که محبت آنها آمیخته باغلبه است. ۲- تعاشق حیوانات دراین عالم الزوده میشود بافزوده شدن محبت آمیخته باغلبه. ۲-یاوجودی که در این عالم هم محبت ها ناقمی است وهم قهر و محلبه ها همی چگونه است حال آن عالم. وابداً ظلمتي نبود وينابراين انس ولذت در آن عالم اعظم بود' .

والبته گمان سبر کهانوار مجردهبعدازجدائیاز ابدان همه یک چیزشوندچهاینکه دوچیز هیچگاه یک چیز نمیشودزیرا[براینفرض] ۲ اگر بازهم هردو با تشخص خود

باقی بمانند لازم آید که اتحادی ویگانگی نبود واگر هردوهم نیست و منعدم گردند باز لازم آید که اتحادی نبود" واگر یکی از آن دوباقیماند وآن دگر منعدم شود بازهم اتحادی نبود . واصولا در مجردات واموری که غیراز اجسام بوداتصال و امتزاجی نبود ودیگر آنکه مجردات منعدم نیشوند ودر نتیجه انوار مجرده پس از جدائی از کالبد همچنان از یکدگر معتازاند بنوع امتیاز عقلی از جهت شعوری که بذات خود وبانوار واشراقات خوددارند<sup>3</sup> وازجهت تخصص ودیژگی هریک مبتی بر تصرفات آنها در کالبدهای مختلف بود وبهرحال بعد از مفارقت از کالبد همچنان متمایز باقی بمآنده وانوار تامه مظاهر آنها شوند<sup>6</sup> .

همچنانکه [ازباب مثل] آینه ها مظاهر مثل معلقه روحانیه اند. پس دراین هنگام سلطان انوار قاهره بر مدبرات افتد بس مدبرات در لذت وعشق و قهر ومشاهدتی واقع شوند که هیچ لذتی باآن مقایسه نشود .

و باید دانست که قهاریت جهان اعلی هیچگاه تباه نمیگردد زیرا آن طبیعتی که قابل و پذیرای عدم است در آن جهان نبود و بلکه قهر آن عالم لذتهارا دائماً

TVE

کامل میگرداند' ومدیراتظاهرهشبیه به تواهرمقدسه اند که بقدومیتخدای متعال خوشی جاوید باد آنان را وبازگشتی نیکو.

# فصل در بیاناحوال نفوس انسان بعد ازمفارقت ازیلن

ونیک بختانی که در دانش وعمل میانداند" و زاهدانی که پاك ومنزهند" چون از کالبدهای جسمانی رهاشوند به عالم مئل معلقهٔ که مظهرو محل آن پارهٔ از برازخ علویه بود پیوندند<sup>۹</sup> و پلکه نفوس آنان راقدرتی بود که خود مثل معلقهٔ روحانیه را ـ بیافرینند پس آنچه را که خواهند و مایل اند از انواع خورا کیهای لذیذ و صورتهای زیبا و سماع و سرود نیکو وجز آن برای خود حاضر گردانند [وییافرینند] و این صورتها [یمنی مثل معلقه] کاملتر بود از آنچه در عالم ما بود زیرا مظاهر و حوامل این صوری که درجهان ما بود بسی ناقص بود ولکن آنچه درآن جهان بود کامل بود و اینان در آن جهان یعنی جهان برازخ علویه از جهت بقاء علاقت ان با آن برازخ وظلمات و عدم فساد آنها ۴ همچنان جاویدان \*بمانند .

واما خداوندان شقاوت وبدبختی آنان که گردا گرد دوزخ زانوزدهاند ودردیار خودبررویاقتادهاند «که مکبین یصدورهم علی الارض» سینه برزمین مالند چه آنکه تناسخ حق باشدیا باطل (زیرا برا هین هردو طرف در این باب نا توان است) هرگاه از کالبدهای برزخیهٔ خود بدرآیند آنان را ظلال وسایهٔ بود از صور معلقه بر حسب خویهای آنان.

۱ چون سشوب به محبت است .
 ۲ چون سشوب به محبت است .
 ۲ - دراینجا بیان سعادت متوسط ن را کند زیرا حکم کاملان و مکملان را پیش از
 ۳ - یعنی کامل در عملند نه درعلم.
 ۶ - اجرام فلکیه لکن مظاهر آنها برحسب اختلاف هیآت نفومی آنها تفاوت دارد
 ۶ - زیرا موطن آنها اجرام فلکیه یود.
 ۳ - یعنی عالم برازخ علویه.
 ۲ - یعنی علم فساد برازخ علویه.
 ۲ - یعنی عالم در علم و عمل می ان کرده است.

واین صور معلقه عبارت از همان مثل افلاطونی نبود زیرا مثل افلاطونی نوری میباشند و درجهان انوار عقلیه ثابت اندولکن اینهاصوری میباشند معلق درعالم اشباح که پارهٔ از آنها ظلمانی وپارهٔ دیگر مستنیر اند که خاص خوشبختان و جایگاه آنان بود که بدانها لذت برند وبرآن نحو [لذت برند] که گویا پسران سپیدپیکر واسردند ولکن صور معلقهٔ اشقیاء وتیره بختان بسان سردان سیاه پیکر کبود فام بود.

وچون آن کالبدهای معلقه نه در آینه ها میباشندونه جزآنها و آنها را در این عالم معلی نبود بنابراین روا بود که آنها را در این جهان حسی مظهری بود وچه بسا در مظاهر خود از مظهری به مظهری منتقل شوند. واز پارهٔ از همین صور معلقه نوعی از جن وشیطان پدید آید و گروهی بی شمار از مردم دریند [کهاز -شهرهای شیروان است] اینگونه صورتها بدیده اند و گروهی دیگر بی شمار از مردم شهرهای شیروان است] اینگونه صورتها بدیده اند و گروهی دیگر بی شمار از مردم شهر میانچ ۲ ینگونه صورتها بدیده اند و گروهی دیگر بی شمار از مردم شهر میانچ ۲ ینگونه صورتها را کراراً ویسیار سنا هده کرده اند تا آنجا که اکثر مردم شهر بطور دفعی و یکجا بروجهی ودر مجمع بزرگی که که من نمی توانم منکر آن شوم بدیده اند و این امر نه یکدفعه و دود فعه و بلکه بارها و در هرزمانی ظاهر شده است ولکن دست مردمان بانها نرسیده است و نیز از راه اموری دیگر بمانند ریاضت ومجاهدت وجود کالبدهائی ذره پوش غیر ملموسی که از نوع اشیاح مثالیه بوده اند آزموده و دیده شده است نه از آن نوع اشباح مثالی که مظاهر آنها حس مشترك یود ۲ ویلکه بدانسان بوده و دیده شده اند که گوئی که بتام بدن خود زره پوش شده و بامردم درصدد مقاوست برآمده درمید ان کشتی ممارعت می کندو برای مین دو امردم تجارب درستی در این باب حاصل شده است . که بر محت این امرد ان خود زره بوش شده و بامردم درصدد مقاوست برآمده درمید ان کشتی ممارعت می کندو برای من نیزدر نفس خود زره بوش مده است در مان می می می می می میت این امرد این می میده و بامرد م و بیلکه بدانسان بوده و دیده شده است به ممارعت می کندو برای من نیزدر نفس خود م درصدد مقاوست برآمده درمید ان کشتی ممارعت می کندو برای من نیزدر نفس خود از میور می در در می در ای کندی می می می می می می در این می خود ای در می می می در این باب حاصل شده است . که بر محت این امرد این می می در این می می می ای می می در این می برد که از در این می می در این می می در ای در این می می می می می می می در این می می در این می می در می در این باب حاصل شده است . که بر محت این امرد ای ت

۔ یعنی از آن صور معلقہ مردم سعادتخد آنطور لذت میبرند که گویا پسران سیبد ۔ ایکر ایی۔وسیباشند,

۲- یعنی در قوای خیالیه و اشیاء صیقلی شده نمی،اشد.

۳- منظور بیان این معنی است که اموریکه دیدشده است و متدرع بوده اند تنها مدرك به حس مشترك نبوده اند و بلکه مدرك به حس ظاهر هم بوده اند در هر حال از امور ذهنی خیالی نمی باشند. جهان هستی] چهارعالم بود، نخست عالم انوار قاهره و دوم عالم انوار مدبره وسوم عالم برزخیان وعالم صورمعلقه، ظلمانیه ویاستنیره که در صور معلقهٔ ظلمانیه برای تیره بختان رنج وعذاب بود و در صورمعلقهٔ مستنیره، خوش بختان را نعمت ول نمت بود واز همین نفوس و مثل معلقه تجن وشیطان پدید می آید وسعادات و همیه در آن عالم بود و گاه بسود که اینگونه صور معلقه حاصل شوند بنحو حصول جدید [یعنی موجود و معدوم شوند] و مپس تباه گردند مانند آنچه مرایا و تخیلات راست<sup>3</sup> [عالم جهارم که عالم اجمام است کرنکرده است] و گاه باشد که انوار مدبره فلکیه صورمعظه و اینافرینند ، تا آنکه صور معلقه ماصل شوند بنحو حصول جدید [یعنی چهارم که عالم اجمام است کرنکرده است] و گاه باشد که انوار مدبره فلکیه صورمعظه و اینافرینند ، تا آنکه صور مخلوقه، مظاهر انوار مدبره فلکیه شوند بنزد اخیار و نیکان<sup>4</sup> عشق و اخلاق روحانی مصاحب بود وجون از طرفی اینگونه مثل مشاهده شده اند و مشاهدت آنها به حس مشترك هم نسبت داده نشده است خود براین امر دلالت می کند که مقابلت مرئی بارائی در تمام موار دوبطور مطلق شرط مشاهدت نبود و بلکه تنها مشاهدت و رؤیت بصری را شرط آن بود [ وستونف بر آن بود] ۷ از این جهت که در آن مقابلت مشروط، نوعی از رفع حجاب بود ملین عالم را با تمام خصوصیا تی که در آن مقابلت مشروط، نوعی از رفع حجاب بود و این عالم را با تمام خصوصیا تی

<sub>ا</sub>۔ یعنی نفومی که متعلق بمردم این عالم است و از کالبدها جدا میشوند وبایدانی دیگر معلقاند از همین عالم میاویزند.

۲- یعنی همان کالبدهای معلقی که نفوس بآنها تعلق یابند.

۲- یعنی سعادت و همیه که آن توسطان است، در عالم مثل معلقه است.

ع۔ چنانکه صور مرایا در اثر مقابلت حاصل میشوند وسپس باطل میشوند وهمین ۔ طوراست تخیل حیوائی که یا ہمبب فسادآینه ویافساد تخیل باطل میشوند و حکم صورتھائی که درخواب دیدہ میشود ہمین است که باطل میشوند.

ه- یعنی برای اینکه مردان نیک،خودرا درآنها بینند. ۲- یا همراه باسعت خلقوخوش خوشی روحانیو بشاشت باشند. ۷- یعنی فقط در ابعبار است که مقابلت راثی بامرثی شرط است نه هر نوع مشاهدتس ۸- یعنی شرط مقابلت در ایصار از این جهت است که حجاب بین راثی و مرثی از بین برود وچون در صور معلقه ونفوس مدیره حجابی نبود، شرط مقابلت بی معنی است. که باد شد ما عالم اشباحمجرده مینامیم وبعث اجساد وانسباح ربانی وتمام مواعید نبوت بآن یعنی بوجود عالم اشباح تحقق می پذیردوگاه بودکه از پارهٔ از نفوس متوسطان که صاحب اشباح معلقه مستنیره اند وسطهر آنها افلاك بود \_ طبقاتی از فرشتگان موجود شوند که تعداد آنها به شمار نیا یدوجا یگاه آنها بر حسب طبقات اقلاك مرتبت مختلف بود تا طبقه که جا یگاه ارتقاء مقدسین از ستالهین بود وآن جا یگاه برتر وبالاتر از عالم فرشته گان آسمانی بود .

## فصل در شرو شقارت

بدی وشقاوت در جهان ظلمات از لوازم حرکات بود وحرکت و ظلمت از لوازم جهت فقر انوار قاهره ومدبره بود وبنابراین شرور دراین عالم مستند وناشی از وسائط بود ودر نووالانوار هیآت وجهات ظلمانیه محال بود وبنابراین از ناحیهٔ نورالانوار شری صادر نمی شود وفقر و ظلمات از لوازم ضروریهٔ معلولات بود وبمانند سایر لوازم ماهیت بود که مختط السلب از ماهیت اند وعالم وجود جز بدان سان که هست با تمام توابع ولواحق ولوازمتس متصور نبود و فرور دراین عالم بسی کمتر از خیرات بود .

## قاعد درچگرنگی صدور مرالبد نامتناهی از علویات

۲- بواسطه ظلمت پیدا میشود و فقر و ظلمت از لوازم ماهیت معلولات است که که قابل انفکاك نبود وعالم وجود بجز آنطورکه خلقشده است.تصورنشودوهیچیکاژامور از آن قابل انفکاك نیست وسنت براین جاری است که خیرات از علل عالیه و شرور ازمعلولات آیسد .

۳۔ وقتی که در عالم طبیعت شرکمتر از خیر بودقهرآ در عالم انوار محض شرینبود درحال که اگر همهٔ عالم طبیعت هم شر می بود در جنب عالم الهی صفر سی بود. فعل خود نامتناهی بود واز طرفی مادن قابلهٔ عالم را قوت قبول آثار نامتناهیه بود و از طرفی دیگر معداتی که سواد جسمانی عالم را مهیا می کند تا آثار عقلیهٔ نامتناهی را از ناحیهٔ حرکات فلکیه وجزآنها بپذیرد نیز نامتناهی میباشد بنابراین ابواب حصول برکات یعنی فیضان صور معدنیه ونباتیه وحیوانیه وانوار مدبرهٔ انسانیه بطور بینهایت وترناً بعدقرن همچنان گشوده بود وانوار مدبرهٔ کامله پس از جدائی ازکالبدها بانوار قاهره پیوندند ویدین ترتیب به عدد مقدسین که حاصل از نفوس وانوار کامله است بطور بینهایت افزوده می گردد.

# فصل در سبب اندارات و آگاهی برمغیبات

هرگاه از شواغل حواس ظاهرهٔ انسان کاسته شودگاهباشد که ازاشتغال به تغیل خودنیز رهانی یابد ودراین صورت است که از رازهای نهانی و اسور پنهانی عالم آگاه میشود و براین اسر خوابهای صادقه گواهی میدهد. زیرا چون نور مجرد مدبررا حجم وجرمی نبودیین آن ویین انوار مدبرهٔ نکیه حجایی متصور نبود مگر همان شواغل برزخیه [که فرض این است که از اشتغال بدان باز داشته میشود] زیرا حجاب نور اسفهبد شواغل حواس ظاهره و باطنه است پس هرگاه از حواس ظاهرهٔ خود رهائی یابد وحس باطن وی نیز ضعیف گردد نفس وی ازبندهائی یابد و بانوار اسفهبدیهٔ فلکیه اتصال یابد و برآن نقوشی که در برازخ علویه بود یعنی نقوش کائنات عالم آگاه شود از برا انوار مدیرهٔ فلکیه به جزئیات کائنات جهان و لوازم و آثار حرکات آن دانا هستند و دراین صورت هرگاه اثر آن نقوش بدانسان که در الواح عالیه است و می میاند تموده است در قوت ذکر وی به ند تیازی

<sub>1</sub>۔ وگرنه مجابی که حاصل از حجمو بعدوغیره باشدنیست و منظور همان اشتغال به برازخ و تعلق خاطر بدانها است.

۷- زیرا همهٔ کاثنات جهان منقوش در نفوس برازخ علویه بود. قطب ص۵۷۵. ۷- یعنی آنچه درحال خواب و اتصال نفسش بانوار فلکیه بدیده است اثرش در قوهٔ ذکرش بماند. به تأویل وتعبیر ندارد[ وهرآنچه متاهدت کرده است عیناً نموده شود] واگر اثرآن امور منقوشه در ذکرش نمائد و بلکه قوت متخیله همچنان بانتقالات خود از \_ آنچه نفس اندر یافته است به چیزهای دیگری که متشابه ویا متضاد ویا مناسب بود بوجهی دیگر ادامه دهد، اینگونه خوابهانیاز به تمبیری دارد ونیاز باستنباط این امر دارد که آیا قوت متخیله از چه امری بدان منتقل شده است و درچه وضمو حالی بوده است.[ زیرا دراین صورت آنچه مشاهده شده است به عینه نموده نشود و بلکه چیزهائی دیگر نموده شود که آنها حکایت دارند از زمینهٔ انفعالی خاص همس نیاز به تأویل و تعبیر دارد].

بدانکه نقوش کائنات ازلا و ابداً در برازخ علویه مصور ومحفوظاند وآن نقوش در جهان خارج واجبةالتکراراست زیراهرگاه در لوح برازخ علویه برای حوادث مترتبه نقوش غیر متناهیه بود لازم آید که هیچ یک از آنها موجود نشود مگر پس از وجود امری دیگر وینابراین آن نقوش عبارت ازسلاسل مجتمعۀ مترتبۀ بود [ که نامتناهی بودن دراینکه امور روانبود] پس متناقض بود باآنچه مبرهن گردیدو آن محال بود<sup>3</sup>

۱۔ واز این جهت احتیاج به تعبیر دارد وچون انتقال متخیله از امری بامری دیگر با رہایت تشایه و تناسب حقیقی نیست از این جهت است که تعبیرات رؤیا ہا نسبت باشخاص مختلف بود.

۲- چنانکه در بیان ادوار واکوارگفته شد.

۲- چون مترتب بر یکدیگرند بنابراین هیچ یک از آنها موجود نمی شوند مگر بعداز وجود امری دیگر چون فرش این است که حوادث مترتبهٔ نامتناهی است.

٤- برهان این است که حوادث ناستناهی گرچه نمیر مجتمةالوجودند لکن در ذواتی که منقش اند مجتمع می باشند و برحسب ترتیب زمان مترتب اند برای هرزمانی آنچه مانشی آن بود پس اگر فرض شود که این منقوشات همه موجود باشند مجتمع خواهند بود وثابت شد که وجود امور نامتناهیهٔ مجتمعةالوجود محال است. دیگر اینکه هرگاه در برازخ علویه برای حوادث آیندهٔ مرتبه، نقوش غیر متناهیه بود دوفرض توان درد یکی آنکه هریک از آنها بناچار در وقتی از اوقات واقع و موجود شرد پس زمانی آید که همهٔ آنها در آن زمان واقع شود و در نتیجه لازم آید که سلسله متناهی بود درمال که قرض این است که نامتناهی است واین محال بود وقرض دیگر آنکه زمانی و وقتی حاصل نشود که در آن – وقت همهٔ آنها از حصول و وقوع فراغت یابند در این قرض لازم آید که در آ آنها امری بود که هیچگاه وجود ووقوع نیابد وبنابراین از جملهٔ کائنات مستقبله بود درمال که فرض ما این است که از کائنات آینده باشد واین امر نیز محال بود والبته این برهان در ممکنات مستقبله بهر نحو که باشد جریان نمی یابد ویست که درآن نوع از ممکناتآیندهٔ که عبارت از حوادث یومیداستوازنوع حوادثی ندست که درآن نوع از ممکناتآیندهٔ که عبارت از حوادث یومیداستوازنوع حوادثی ندست که درآن مور مغرفی این است که از کائنات آینده باشد واین امر نیز محال بود والبته این برهان در ممکنات مستقبله بهر نحو که باشد جریان نمی یابد ویست که درآن نوع از ممکناتآیندهٔ که عبارت از حوادث یومیداستوازنوع حوادثی ندست که درآن مورمغملهٔ معقوله استوآنها را کلی هست نمیباشد[ تا از این فروض] تناقضی

وشایسته نبود که متوهمی توهم کند که معکن است از کائنات گذشته یا آینده چیزی بود که مدبرات فلکیه خود ندانندو دراین صورت[ این متوهم] پاید منامات و کهانات و اخبار به نبوات را بدانسان که واقع شده است ویا واقع خواهد شد ـ تکذیب کند و همین طور تذکر احوال گذشته را نپذیرد و منکر شود زیرا قبلا ببرهان ثابت شد که قوت ذکر نیز از ناحیهٔ برازخ علویه و انوار مدبرهٔ فلکیه است.

... از فرض وجود چیزی عدم آن لازمآید.

۲۰ اعم از اینکه مجتمع باشند ویرای آنهایک کلیباشد مانند صور مفصلهٔ مع**توله** که نخست بنجو کل موجود است و سپس ابنجو تفصیل و یا دارای کل نباشد مانند حوادث یومیهٔآینده و در هر حال این برهان دراموری جریان یابد که دارای کل باشند.

۲۰ یعنی تناقض یا برهان امتناع نامتناهی حاصل تخواهد شد منظور این است که درآن نوع حوادث متعاقبهٔ آینده که نخست برای آنها کل وجود ندارد تا در سرتبهٔ تفصیل نامتناهی باشند این برهان جریان ندارد. درهرحال اگرگفته شود که صور ستوشه در بوازخ علویه بصورت کل ونا متناهی وجود دارند محال است چون آن کل قرضی مجتمعة الوجود و مترتب است و اگر توجه به خود حوادث شود... برهان ... و صاحبان انذار بواسطهٔ نبوات و یا کهانت و یا خوابهای صادق تتوانند برای خود دانشی بذاته و لذاته موافق با آنچه واقع خواهد شد ایجاد کرده و یافرینند[که در حقیقت لوح محفوظ نفوس اینان باشد]<sup>،</sup> زیرا ناتوانی اینگونه کسان و بنی نوع آنان واضح است و همین طور درتوانائی قوای دساغی نائم وجزآن هم این کار نبود<sup>،</sup> ویرای نفس وی نیز چنین قدرتی نبودو گرنه در حالت بیداری -قادرتر می بود برابداع دانش خود موافق با آنچه واقع میشود وآنگهی اگر دانش خودرا نسبت باموریکه در آینده تحقق میابد خود بنفسه می توانست ایجاد کند لازم وشایسته خواهد بود که پیش از آنکه بر ونق آن ایجاد علم کند تابدان علم وبالضرورة میداند که آگرا بداند<sup>،</sup> واین امر محال است<sup>،</sup> ونیز گوئیم انسان فی الجمله وبالضرورة میداند که آگاهشدن او براینگونه امور از ناحیهٔ چیزی دیگر بود<sup>،</sup> و جون چنین بود پس باید گفت که امور عالیه یعنی مدیرات و برازخ را حیطه و اهاطتی بود بدانچه و اقع بود و یا درگذشته واقع شده است و یا در آینده واقع خواهد شد واگر فرض شود که علم اصحاب برازخ متناهی بود ویلم خودرا از چیزی دیگر که فوق آنها است استاه و یا در آینه وازم می در اینده است و باز میاد و اهاطتی بود و بانچه و اقع بود و یا درگذشته وازم شده است و باز خرا در اینده و اه خودرا زار اینانه است استاده کرده و از آنها است و بود خو بود و از خواه میدانه ایند که ایر آینده و از میزی دیگر که فوق آنها است استفاده کرده و از آنها استماده جویند<sup>-</sup> لازم -از چیزی دیگر که فوق آنها است استفاده کرده و از آنها استماده جویند<sup>-</sup> لازم -

. که در حقیقت علم خودرا از نفوس مدیرۀ برازخ والواح عالیه نگرفته باشند و بلکه خود با لدرت وئیروی نفسانیخودایجادعلم،بواقعیات کنند وبر مغیباتآگاه شوندبدونآنکه در ذکر و درلوح برازخ باشد.

۲- ایعنی چنین قدرتی که خود سطابق واقعیات علم خودرا ایجاد کنند ندارند.

۲- پس لازمآید که قبلا بداند تا علم خودرا مطابق با آنها ایجاد کند.

٤- لازم آید اورا دوعلم بود زیرا ایجاد علم بروفق مخترع خود لازمهاش این است که قبل از آن ازو آگاه بودیس لازم آید که بعلم خود قبل از حصول آن علم عالم بود تا علم خود رادرست بروفق آن ایجاد کند وتحصیل حاصل بود.

هـ يعنى چيزى ديگر بجز نفس وتواى او.

۳- یعنی دارای علوم متناهیه باشند ولکن از مافوق خود استفاده واستمداد کنند و بنا براین خود آنها عالم بهمهٔ اسور نمیباشند تا امحاب انذارات از الواح آنها بهرسند شدهبه رازعای نهانی آگاه شوند. آید که نقل کلام شود بدان چیز که از آن استفاده و استمداد میکنندومحال ن کور لازم آیدوچون همهٔ این فروض باطل است بنابراین بناچار باید این گونه ضوابط واجة التکرار باشد وما از وجوب تکرار ضوابط آن نخواهیم که معدوم قابل ۔ پازگشت بود چنانکه گذشت زیرا دراین صورت ازجمله وجوه افتراق وفارق بین هیآتی که از یک نوع است محل بود واگرمحل هم یکی بود فارق زمان بود ۲ [ درهرحال فارق بین هیآت یا محل است یا زمان درصورتیکه محل هم یکیباشد]

پس هرگاه از جعله فارق های بین معاد وسعدوم که مثلثین اند ودر محل واحد اند «زمان بود» وآن ذواتی که از یک نوع ودریک محل اند بدان یعنی به زمان ستخصص شوند پس عیناً معاد نشده باشد زیراعودوبازگشت زمان که بدان تخصص یافته است ممکن نبود<sup>ع</sup> واگر فرض شود که خود عرض با همراهی زمانی که بوسیله آن تخصص یافته است بازبگردد ومعاد شود با توجه باینکه این عرض

۱- یعنی در اکوار وادور واقع شود تا برهان بطلان نامتناهی نیز جریان نیابد.
 ۲- منظور از تکرار کور ودور بود.

۲- محل یکی باشد مانند دوسیاهی در یک محل دراین صورت فارق ژمان بود درصورتیکه وجه اشتراك هیآت مشابهبود،خلاصهاینکه آنچهدر ادوار وسنواتسوجودسیگردد مشابه یا مناسب وبلکه عین همانها است که در دوری دیگر بوده است.

نهایت چون عین آنها سمکن نیست مشابه و مناسب استآنهاودرهرحال اگر محل یکی بود فارق زمان است.

۱۰ منظور محال بودن اعاده معدوم است، خلاصه آنکه گوید: فارق بین هیأت وصورت شخصی موجود معدوم وموجود معاد که از یک نوعند یا محل است که مثلا هیآت واشکال معدوم و هیآت واشکال موجود، ممکن است از لحاظ محل ممتاز باشند واگر قرض شود که از لحاظ محل متحد باشند لااقل از لحاظ زمان متفرقند زیرا معدوم در زمانی بوده است ومعاد در زمانی دیگر پس زمان ومکان بعینه باز نگردند. موجود بودهاند یمنی قبلیزمانی ولازمآید که برای زمان زمانی باشد وآن محال بود ونیز هرگاههم برای آن عرض معاد وهم برای زمانش که فرضاً مستعاد استقبلیتی بود لازمآید کهلااقل آن قبلیت بازنگردد والا تبدیل به بعدیت شود ولازمآید کهآن عرض معاد متخصص بدان قبلیت نبود پس بازگشتآن عرض نیز محال بود<sup>۲</sup>

وفارقی که فرض شد زمان باشد زمان نباشد زیرا اگر زمان باشد لازم آیــد که برای زمان زمان باشد" .

وچون بدانستی که کائنات واجبتهالتکراراند پس در بین مرکباتعنصریه از نوع موالید ثلث امری باقی نماند که دائم بود [امر دائمی باقی نماند]<sup>ع</sup> و

۱۰ منظور این است که درصورتیکه از لحاظ محل متحد باشند و شلا هیآت زیدی که از نوع انسان است معدوم شود و مجدداً معاد شود ودر هردو صورت البته محل که انسان است یکی است لکن زمان حصول زید معدوم شده و زیدمعاد فرق دارد وفارق بین آن دوحد اقل زمان است و هریک از آن دو یعنی زید معدوم وزید معاد تنها بسبب زمانویژگی یافته اند والا فرق وامتیازی دیگر ندارند و میدانیم که زمان اصولا قابل برگشت نیست واگر فرض شود که موجود معاد همراه با زمان معدوم شده و اکنون که موجود شده است میتوان گفت که یک جزء آن که زمان قبل بود در نتیجه زمان را زمان بود.

۲۰ زیرا اگر قبلیت بازگردد بعدیتشود و نیز لازم آید که این عرض آن عرض نبود که متخصص به قبلیت بوده است زیرا چون قبلیت نتواند بازگردد عرض کهبدان تخصص یافته است نتواند بازگردد.

۹- چه آنکه لازمآید برای زمان زمانی بود.

٤- يعنى چزى از مواليدسهگانه حاصل از عناصر و مركبات عنصريه بطور دايم باقى نمىماند يعنى هيچكدام و هيچ چيز،خلاصه كلام اينكه از مواليد ويا مركبات عنصريه باقى نمىماند يعنى هيچكدام وهيچ چيز اگر يكى از مواليد ويا مركبات عنصريه بطوردائم باقى ياشد لازم آيدكه امثال آن تيز ياقى و دائم بود زيرا هريك از امور بازگشت كند يه مثل آنچه در دور اول است از لحاظ وجود و بقا و دوام پس لازم آيد آنچه شبيه چزى است كه در دور اول بوده است وباقى است در ادوار غير متناهيه باقى يماند ودر نتيجه لازم آيد آيد اعداد غير متناهى از اجـام موجود باشند باهم. الالازم آبد که امال آنهم درادوار نامتناهیه بازگشته وهمچنان باقی ماند ودرنتیجه لازم آید اعدادی از اجسام غیر متناهی جملة وباهم موجودشوند واین امر معال بود و آنگهی گوئیم اولا قوه وماده آنها وافی ورسای باین امر نبود و ثانیاً اجسام متناهی بود و لکن در اشباح مجردهٔ موجود در عالم مثال لانهایت متصوربود ولکن نه آن نوع لانهایتی که برهان آنرا منع کرده است زیرا ترکیب و ائتلاف بعد واحد نامتناهی معتد در اشباح مشانیه هم ممکن نبود.

# فصل دراقسام آئچهانسانهای کامل اندریابندازمغیبات

آنچه انبیاء واولیاه وجز آنان ازرازهای نهانی برگیرندگاه بودکه در -سطوری مکتوب بردل آنان وارد شود وگاه بودکه از راه شنیدن آوازی خوشایند بود وگاه بودکه از راه شنیدن آوازی سهمناك بود وگاه بودکه خداوندان رازها صورتهای امور واقعه را خود مشاهده کنند وگاه بودکه صورتهای نیکو وزیبای انسانهائی را بدیده که درنهایت لطافت وخوبی میباشند ویاآنان مخاطبت نمایندواز رازهای نهائی با آنها سخن گویند وگاه بودکه صورتهائی دیده شودکه با آنها مخاطبت نمایندوآن صور بمانند مجسمه های صناعی در نهایت لطافت باشند وگاه بودکه رازهای نهائی و حقایق جهافی درخطرهٔ بدل آنان خطورکند و وارد شود وگاه بودکه بصورت مثل معلقه نمایند ودر قالب های مثانی بینند وتمام آنچه در خوابها دیده میشود از قبیل رؤیت کوه ها ودریا ها وزمین وآوازه های هائل ویزرگ

۲۰ ویطلان اجتماع موجودات نامتاهی ثابت شد پس عناصر اربعه وافی و کافی نیمت که مادة امثال مرکبه نامتناهیه شود. تا اینکه برهان امتناع تامتناهی شامل این هم بشود زیرا اینگونه اشباح اگر چه نامتناهی اندلکن ترتیبی در آنها نیست و همین طور ترکیبی نیز درآنها نبود وغیر متناهی بودن آنها نحوی دیگر است و بنابراین وجود امور نامتناهیه متماتبه و غیر آن در صور معلقه ممکن است. یعنی اصولا در اشباح تصور بعد نتوان کرد و بنابراین برهان بطلان غیر متناهی بودن درآن جریان ندارد و نیاید.

معلقة قائم بذات ونفس خود ميباشند وهمينطور است انواع بويها واعراض ديكر که همه را مثالهائی بود قائم به خود ورؤیت آنها بمشاهدت مثل آنها بود زیسرا متصور نبودكه همه يا بعضي از تجاويف دماغ انساني وسعت مشاهدت همه آنهارا داشته باشد وچگونه نواند وسعت وگنجایش همهٔ آنچهرا بطور صریح و روشن درمنامات صادقه وياكاذبه رؤيت ميشود داشته باشد وهمانطوركه شخص خواب وامثال آن هنگامی که از خواب بیدار میشود ویا متنبه وآگاه میشود [و متوجه وضع خود میشود] بدون حرکت ویا انتقال،جهان مثالی را [که در حال خواب وغیرہ مشاہدہ میکردہ است] رہا می کند وازآن میبرد ودرعینحال آنرا بر جهتی از جهات خود احساس نمی کند همینطور بود حال کسی که چشم ازاین دنیا فرو بندد واز این جهان نقل کند ونفس مدبر وی از کالبدش جدا شود کے دراین هنگام جهان نورانی را مشاهده میکند بدون حرکت وطی مسافت ودرحالی که کالبدوی همچنان دراین جهانخاکی بود (وهرکس همان پیندکه مقامش ایجاب كند] و البته بايد توجه داشت كه شهودومشا هدات اين اموررا نتوان با مشاهدات امور مثالی این عالم سنجید زیرا همانطور که بیان شد علت معدهٔ ظهور مثل در-آینه ضوء بود لکن علت قابلهٔ آن سطح نرم وصیقلی آن بود و علت فاعله و فیاضهٔ آن عقل مغارق بودوتهراً دراجسامی که نرمی و صیقلیت ندارند به جهت اینکه اجزاء مظلمه وكدركنندة در آن پراكنده شده است مثل اشياء در آنها حاصل تشده نموده نمىشود ودرآن قسمت ازآن اجسام هم كهدرآن اجزاء كدركننده وخشن پراکنده نشده است به جهت کوچکی وخردی مثل اشیاء ظاهر نشده نموده نمی شود و باید دانست که برای اغلاك علویه هم آوازها و صداهائی بودکه مشروط و

۱-یعنی متخیل وکسیکه بین خواب وبیداری است.

۲-ازجهت اینکه اجزاء تغییردهندهٔ صقالت آنهادرآنها پراکنده استوآن اجزاء مطلمه اند و از این جهت شکل وصورت ومثل اشیاء در آنها دیده نمی شود . سمکن است منظور از اجزاء غایره اجزاء مغایره باصقالت بوده یا اجزای محابره بود مستندبامثال آنچەصداھائی کە دراینعالماست وبانھا مشروط است [مانند تموج ہوا وغیرہ] نبسود.'

زیرا چنانکه قبلا بیان کردیم صوت عبارت از تموج هوا نبود [یعنی دوچیز است نهایت تموج هوا شرط صوت است] ونهایت امری که میتوان گفت اینکه صوت دراین عالم مشروط به تموج هواست ولازم نیست که اگر چیزی [مثلا تموج هوا] در معلی[درعالمما] شرط چیزی [صوت در عالم عناصر] باشد در معل دیگر هم [ عالم افلاك ] شرط مثلآن [یعنی شرط صوت] باشد.

وهمانطورکه برای امرکلی مثلا مانند حرارت جایز بودکه عللی بسیار برسبیل بدلیت بود مانند آتش، شعاع وحرکت . همین طورهم روا بودکه برای آن شرایطی بسیار بود برسبیل بدلیت و همانطورکه وجود رنگهای کواکب مشروط بان شرطی نبودکه رنگهای عالم ماراست همچنین است آوازهائی که بنزد افلاك بود [که روابودکه آنهارا شرایطی بود بجز شرایطی که بنزدما است ودر آوازهائی است که بنزد ما است] .

وآنچه از آواژهای سهمناك خداوندان كشف شنوندروانبودگفته شودكه از جهت تموج هواء دردماغ ها حاصل آيد زيرا تموج هواءرا آن قدرت وقوت لبود كه آوازهای سهمناكرا بوجودآورد ومتصور نبودكه از راهبرخوردهوا بدماغ حاصل

۱- یعنی محتند به هواه یاجزآن نیستند چون دراین عالم آوازها را محتند به تموج هو اوجزآن کرده اند وچون در افلاک هواه وجزآن نیست نمیتوان اصوات آنرا نتیجه تلم ویا یا ترم ...دانست وسطل به هواه ...کرد. البته نظرخود شیخ در باب آوازها چیز دیگری است که قبلا بیان شده است.

۲۔ پس اگر آوازهای این جهان مشروط به تموج هوا باشد لازم لمیآید که اصوات افلاک نیز چنین باشند ویا آوازهای مصموع در افلاک این چنین باشد ویا اصولا تموجات این خاصیت را داشته باشد

۲۔ ویثلا در عالم عناصر مشروط به تموج هواء ہود ودر عالم غیر عناصر مشروطیه چیز دیگر .

شود وينابر اين اينگونه آوازها مثال صوت بود ومثال صوت نيز صوت بود' پس روا بود که در افلاك نغمات واصواتی بود که مشروط به هواء وبرخورد آن نبود وهیچ نغمه و آوازیلذت آورتر وخوشایندتر از نغمات افلاك متصور نبود همانطور که تصور نشودکه هیچ شوقی بسان شوق آنها بود ویس درودباد برگروهی که در شوق جهان نور وعشق جلال نورالانوار همچنان حیران وسرگردان ومست و از خود بیخبرانند آنان که درمواجید وسرور خود متشبه بافلاك سیارگان هفتگانه اند ودراین امر عبرت ویدبیرتی است صاحبان خرد ودن را وافلاك را سمعی بود که مشروط به آلت وعضو نبود وبصرى بودكه مشروط بوجود چشم نبودوشمىبودكه مشروط به عضو بینی نبود و وجوداینگونه حواس برای افلاك از باب تاعده اسکان اشرف واجب بودا و خداوندان تجريد وكاملان درحكمت عمليه وعلميه را مقام خاصی بود که در آن مقام خود توانند که بهر صورت که خواهند مشل معلقهٔ را بیافرینند پایدار به خود واین مقام همان مقام«کن» بود وهرآن کس که این مقامرا رؤيت كند بوجود جهاني ديگربجز جهان برازخ جسماني يقين حاصل كند بآن جهانی که دراو مثل معلقه وملائکه مدیره است{که عالم انوار است] ملائکهٔ كه مدير [اينمثل اند] "ويراى اين مثل طلسماتي جسمالي[دراين عالم اجسام] برگيرد ۽ آ

ونیز مثل قائمۂ [ دراین عالم] بھرصورتی که خود خواہد بیافریند آن گونہ مثل قائمۂ که ناطق یدین طلسمات بود واین طلسمات مظھر آن مثل بود وبعضاً

۱- خلاصه اینگونه آوازها در عالم مثال اند و اهل کشف میشنوند نه همهٔ مردم.

۲- چون مرتبت اخسآن که حوامی پنجگانه ظاهری انسانها باشد که مشروط بسه عضو وآلت است موجود استایس مرتبت اشرف آنهاهم برای افلاك موجود است و اشرقیت آنها باین است که مشروط به آلات و ایزار نمی باشد.

۳-یعنی عالم ملائکه که تدییر همان مثل کنند و آن عالم مقداریاست لکن غیرعالم اجسام است.

٤- باگرفته شود چون «تتحد سمکن است مجهول باشد.

بواسطهٔ این طاسمات جسمانیه جمادیه حملاتی سخت وقبضاتی قاهر بواسطهٔ و بمیانجیمثل' حاصل شود [ یعنی بواسطهٔ مثل وملائکهٔ که مدبر آن طلسماتند] .

وآوازهای عجیبی حاصل آید که خیال را قدرت بر معا کات آن نبود وشگفت. آوراین است که انسان در حال تجرد خود اینگونه آوازها رامیشنود وبدانها گوش فرامیدهد و علاود برآن اندر میابد که خیال وی نیز آن آوازها میشنود و بدانها گوش مید هد وبدیهی است که این آوازها از جهان مثال معنق بود و هرآن کس که تعرین کند ونفس خود را در میاسات الهیه نیرومند ومحکم گرداند در آن هنگام اگر به جهان مثالی صعود کند باز نمی گردد واز طبقه به طبقه دیگر از مورتهای مایح وزیبای رودوهراندازه صعود وی تعامتر بود مشاهدت وی نمبت بدان صورتها روشن تر وخوشایندتر گردد و بهمین ترتیب سیرمی کندتا به طبقهٔ رسد که اشرف طبقات بود وشیه بانوار مجرده بود و به مین ترتیب سیرمی کندتا به طبقهٔ رسد آنجا در جهان نور ظاهر شود و دی زمان از وصول بیالاترین طبقات از رود و به نورالانوار پیوندد ودر آنجا مقام کند.

بدانکه هرآنچه در جهان عنصری وجود دارد با تمام خصوصیات وهیآتی که دراین جهان آفریده وموجود شده است معمور در افلاك بود وهرانسانی با تمام حالات وحركات وسکنات خود آنچه دراو هستی پذیرفته ویا پذیرد در نموس فلکیه وانواح عالیه مصور و منقوش بود وهرآنچه انجام دهد دركتاب تكوین الهی مصور و منقوش بود.

وهر خرد وکلانی درالواح الهیه مسطور است واز جعلهٔ براهین بروجودنقس ناطقه انسانی واینکه نفوس ناطقه نمیر جسمانی بود این برهان استکه باآنکه گاه بودکه مظهر نفوس آدمی برزخ بود وگاه بودکه مظهر آن مثال معلق بسود

ذات خودرا در هردوحال ادراك میکند وینا پراین ذات نفس ناطقه هیچ یک ازآن دو نبود <sup>۱</sup>.

وبرمااست که دراینجا پارهٔ ازاذ کار الهی را یاوریم، آن اذ کاری که ب بواسطه و توسل به آنهامثل حقه ادراك میشود واستبصاری حاصل میشود و آن اذ کاراز جملهٔ واردات الهیه است واسرار ورموز آن اذ کار و واردات باید از کسی خواسته شود که خود قائم باین کتاب بود .

#### فصل د*ر* لوحذکر مہین

روندگان بسوی خداوسالکان الی انه آنان که درهای غرفه های انوار تابندهٔ ویرا باخلاص وبرد باری بکوبند<sup>؛</sup> لاجرم فرشتگان خدای خواستار آنان شوند ویآنها ـ اشراق نمایند وبه جهان روحانی خود برکشند وبه تحیات ودرود ملکوتی درودشان گویند واز آب زلالی که از سرچشمهٔ بهاء جوشد به وجودشان ریزند<sup>.</sup>.

تا آنکه از آلودگی های روحی پاك گردند.

زیرابر خداوندان عطا و بخشش واجب باشد که وارد شوندگان ومهمانان خودرا از ادناس وآلودگی ها پاك گردانند.

معانطور این است که همانطور که بیان شد نفس ناطقه انسان دارای مظاهری متعدد است گاهی مظهر آن جسم است وگاهی برازخ قلکی است که در هردو حال جسم است وگاه صور ومثل معلقه است ودر هردو صورت نفس ذات خود را ادراك میکند مجرداً از برزخ یامثل پس نفس ناطقه نه برزخ است و نه مثال وامری دیگر است که مجرداز برزخ و یا مثال معلق باشد.

۲۰ منظور اذکاریاستکه در باب احوال نغوس انسانی و چگونگی سلوك آن،سوی خدا ونجاتآن از درکات آمدهاست.

۲- منظور شهاب الدین سکن است همین کتاب حکمت اشراق باشد که بحرفت آن کسی نائل شود که کامل در علم وعمل باشد وآن چنین کسی خلیفهٔ خدا بودوسکن است منظور کتاب تکوین الهی بود که مجموعهٔ موجودات این عالم است که کتاب اعظم است و سکن است منظور قرآن خدا بود...

٤- يعنى از راه رياضت بانوار مجرده يبوندند. قطب س ٤٢ ه .
 ٤- يعنى معارف عقليه كه از عالم انوار برآنها اقاضه شود. قطب س ٤٢ ه.

آیا نه چنین است که خداوندان بصیرت وروشندلان راه حقیقت یعنی آنانکه همواره به تسبیح وتقدیس باشند ودر بارگاه قدس خدائی معتکف شده اند ودر برابر جبروت وجلالش فروتن، جبهه بر خاك مذلت و خواری نهند در پیشگاه عظمت كبریائیش درحال خضوع و خشوع بر ایستاده اند و آفرید گار جهان آسمانها و زمین را که که ناظم وپیوند دهندهٔ هستی است وبرپا دارندهٔ طبقات جهانها است همچنان بیاد آورده برزبان رانند واز ابناء ظلمات ودنیای تاریک دوری جویند ودرهیا کل قربات الهی اقامت گزینند، با خداوندان حجردات عزت رازو ـ نیاز کنند ورهائی خودرا از کالبد جسمانی بخواهند وبخواهند که ازاین خانهٔ ویران رها شوند واز مظاهر منبع وجایگاه عزت الهی نورگیرند.

اینان کسانی هستند که بفرشتگان صافی دل وصفا یافتگان بارگاه ازلی و نزدیک ترین محرمان حرم کبریائی اقتداء وپیروی کردماند وآن خدای را تسبیع کنند که آفتاب عالمتاب را وسیلهٔ افاضت جود واشاعت وجود کرده است. ساهتاب وآفتاب را نمونه وخلیفهٔ خود گردانیده است.

جواری نورافکن ونیض بخشراجمله درکنف قربت خود قرار داده است".

تا در جوار قربت او منعم به نعمتهای بیکران او باشند وجهانیان را به اشراقات وجودی خودکه واسطهٔ درآنند نعمت بخشند وستارگان همه در مدار و مدارج متحرك خود از تابش انوار الهی بهره برگیرند ویه جهان وجهانیان فرودین بهره رمانند.

خدای بزرگ بردلهای آن کسانی که به محراب عبادت شوند ونعـــــاز گذارند وذکر ویاد اوکنـند واورا خواهند وخوافند پاکی وطهارت وقدوسیت افکند واز آلودگیهای طبیعت واسارت درقید ظلمت رهائی بخشد.

۱- یعنی عقول مجرده، قطب ص ٤٤٥. ۲- مراد از شمس عقل است. ۳- مراد از جواری پنج ستاره متحیره است یمنی، زحل ، مشتری، مریخ، زهره و عطارد. آنانکه خدای را بخوانند وگویند : ای خدای ما، ازوجود ونها دما ظلمت نادانی بزدای، که ظلمت وتاریکیهای طبیعتشعار ودثار گمرا هان ونادانان است.

ای خدای توانا، ما با تمام وجود ظلی خود با مذلت وخواری تمام بسوی تو آمدیم، ارواحما ، مارا به تنزیه وتقدیس تو فرمان دهد. وخواستار صعود به جایگاه جلال وعظمت تواند. بمقام کرسی پهناور تو،بهجایگاه انوارتابنا ک ـ رهنمون تـو .

بارخدا ارواح ما را بادست استوار ونیرومند خودکه برتر وبالاتر از آن دستی نبود از آلودگیها ی تپاه کننده ووابستگی های ماده پاک گردان.

بارخدایانفوس روشندلان بسوی میدان پهناور انوارکریم وحریم باحرم کبریائی تو در شتابند، نورازلی توراجویند، چه انوار و اضواءکریم توپناهگاهیی پناهانست.

همانا آن مردمی که در صفوف خود بایستادهاند ودست نیاز بدرگاه تودراز کرده، منتظر دریافت روزی خود از خزانهٔ غیب تو اند که از آسمان معرفت بردل آنان دانش راستین ویینشو کشف و شهود ریزد. آنان کسانی هستند که سهم و بهرهٔ خود از خدای جهان بستانند وبه راه حل رهنمون گردند.

چون چشمان آنان بانوار الهی بازوروشن گردد خدای عالم را درردای کبرائی یابند که نام نامیش در کمربند جبروت بنوشته ودرزیر شعاع آن گروهی بایستاده همیشه بدان بنگرند و هرگاه خداوندان عزیمت ومردان کامل حق در روی زمین نمی بودند که نفوس وابسته به کالبدهای تاریک آدمیان را پاک گردانند تاجوار رحمت او را شایند وبسوی او شوندآنان که خود از دوستان خدایند ویتام اولیاء الهی برسیده اند بدانسان که از گناهان گریزان وآن را ناخوش دارند هرآیته

۱- منظور بالای ستونها عقول است آن عقولی که سلطان عقول حضرت روی میکند.
 ۱۵ می ۵۶۵.

آسمانها برمردم روی زمین وبال وعذاب بریختی وبلززهدرآمدیوستمکاران راخرد وتباه کردی ـ

آنخدای بزرگ راستایش سزد که پیامبران بسوی مردم بفرستاد تاآدمیان را به عبادت و پرستش وی رختمون شوند . درین میان گروهی از مردم و یرابپرستیدند واظهار بندگی کردند و وعبادات وفرائض خود را بآن سان که مأمور شدند بجای آورند لاجرم در جوار رحمت وی جای گرفتند و تقرب یافتند . و گروهی دیگر از و گریزان شدند ولاجرم از رحمت واسعهٔ وی پدور افتادند .

آنانکه ویرا حایش کردند ودر پیشگاه جبروت او اظهار خواری ومذلت نمودند بزودی زود خدای بزرگ جهانیان آنان را به جایگاه حضور وشهود نور و ضیاء برد لاجرم در صفوف فرشتگان عزت خود فرود آورد وجای دهد، وباطهارت و پاکی ذات بیمثال خود آنان را پاك و مقدس گرداند وباین طریق در جوار رحمت او وبنزدوی در نعمت جاودانه قرارگیرند.

و آنانکه از خدای بزرگ گریزانند ودلهای آنان بباطل وکجی رود ، خدای برآنها خواری وبدبختی ایدی افکند، وآنگه برسر در زیر حجاب ظلمات افتند وسرافکنده شوند.

منزه وپاک است آن خ<sup>ردای</sup>ی که آدمیان پاک سرئنت ونیک نهاد از بهر عبادت وستایش وی ازکالبد جسمانی بدر آمدند ویسوی جهان وفضای روحانی و انوارسرمدی بالارفتند ،لاجرم از سوی جناب اقدس قدوسی خود بدانها و حصوا حاطت وروشنائی بخشیده شد پس بمیان قوم وگروه خود مکرم و بزرگ وسرفزازومسرورباز گشتندا .

 آدمیان را که در شوق مرتع جلال احدیت پرکار وار سرگرداند. آن سرتع جلال و جایگاه کبریائی او که مذجأ و پناه گاهزندگان حقیقی و دوستان سرسدی اوست. و درگردا گردقبهٔ دیهور او همچنان طواف کنند، بسوی جناب حق و جهان عقول مجرده بر کشدهشوند آنگاه در چشمهٔ حیوان و مقر زندگانی چاودانی تا ابدالاباد از انوار سلکوتی بهرسند ویرخودار باشند.

وتسبیع وتقدیس کنند،بزرگی سنزلت آنگروهی را که در پیشگاه عظمت خدای جهان همواره سرتعظیمفرود آورده ودر حال رکوعند ودر تاریکی شب از چشمان آنان همچون قطرات باران اشک ریزدواز ترس خدای گریایند.

خدای بزرگ درزبوررحمت واسعهٔ خود برآنان بنوشته است که هیچگاه برصورت ودل آنان گردی از ظلمات طبیعت ننشیند تاآن هنگام که ویرا ملاقات کنند وآنانرا بدیدار رحمت خود بهرمند وسرافرازگرداند ودر جوار رحمت خود جای دهد.

هرآن کس که مطیع وفرمانبردار ذات رحمن باشد لاجرم بارقه های نور ازلی وی او را فراگیرد. آیا نه چنین است که ستارگان و انجمخدادی بهترین انوارو تجلیاتی است که بردنهای بندگان روشندل تابد .

# وارد دیگرکه شامل،مناهج علمیوعملی است

خدای بزرگ برمردم روزگاران مقرر داشته واز آنان پیمانگرفته استکه دعوت داعیان وخوانندگان ورهبران بسوی او را پاسخ گویند واجابت نمایند واز احزاب وگروهیکه برخدای دروغ بندند واقترا زنند دوریکنند<sup>و</sup> پیش از آنکه حجابهای روز رستاخیز وغاشیه های سکرات مرگ بردل وروان آنان سنگینی افکند<sup>و</sup>

۲۰ قلک اعظم.
 ۲۰ در متن چاپ تهران پتلون کتباند فی زبورالرحمة ان لایذر علی وجوههم...
 ۲۰ در متن چاپ تهران پتلون کتباند فی زبورالرحمة ان لایذر علی وجوههم...
 ۲۰ ظاهراً مبهم و کلمهٔ یتلون با تأویل مناسب است. شرح قطب ص ٤٦ ه.
 ۳۰ یعنی انبیاء واولیاء و اوصیارا.
 ۶۰ مراد از احزاب قوای بدنیه وطبایع مهلکه ظلمانیه است. قطب ص ٤٦ ه.
 ۶۰ مراد از قیامت انفصال روح از کالبد استگوید، از حجابها می که پس از انفصال روح از کالبد در نفوس غیر طاهره پیدا میشود دوری کنید.

ودایهای آنان را از دیدار حق وتجلیات او کورگرداند واز ادراک حقایق ناتوان گرداند.

چه بسیار از مردم که فرستادگان و رسولان خدای را نیذیرفتند و از فرمان آنان سرباز زدند لاجرم قهر خدایی آنان را یگرفته آثارو نشانه های آنها را محو و نابودکرد پس باخواری ومذلت دگرگون شدند وبسوی کالبد های کثیف وآلوده خود بازگشتند وبه عذاب ورنچ هولناک گرفتار آمدند ودر تکوتاب واضطراب بمانند خزندگان برآنش سوزان برافتاده و همواره آرزوی بازگشت کنند وحال آنکه پازگشت گنه کاران وسیه روزگاران باوطان خود در رقم رقیم نخستین حرام وسنوع وخطا هافرورفته اندگان برند که زحمت ازافق مجد خدایی برآنها رسد وبر حمت حق نائل گردند بدون آنکه از روی جد ویقین و کوشش بفرمان خدای گردن نهندو کتاب خدایرا برگیرند وبه مضعون آن فرمان برندواز مکر قدر وآنچه در ازل بگذشته هدایرا برگیرند وبه مضعون آن فرمان برندواز مکر قدر وآنچه در ازل بگذشته هانده رود ترمناکه بازی ارواح آنان از کالبدهای محمد بی برانها رسد وبر حمت مق مدایرا برگیرند وبه مضعون آن فرمان برندواز مکر قدر وآنچه در ازل بگذشته هانده رود ترمناک باشند.

وبزودی آنان که معاد را باور ندارند در آن هنگام که ارواح آنان از کالبدها بدر آید وبه جهان مناسب خود پیوندد سطوت وصولت خدای را مشاهده کنند ودر برابر آن مقهور گردند، آن سطواتی که هیچ کس وهیچ چیز قادر وتوانا بردفع[وبر طرف کردن]آن نهاشدود رآن حال جای انکار و گریزی نباشد. خدای توانای در بسیط زمین هفت مسلک بیافرید و وبنزدهنتمین مسلک است که چشم هر سالک طریقی

<sup>،</sup> منظور از رقم اول عقل اول است که لوح قضا و قدر است ومنظور از بازگشت به کالبد بنا بر عقیده شیخ است که سعدا وخوشبختانرا موطن،انوار مجرده است و آنانرا که در روز مشر در کالبدها آیند بدبخت و سیه روز میداند.

۲. مراد پنج حس ظاهر باضافه قوت متخیله و قوت عقلیه است که بسبب ویومیله آن انوار مجرده ادراك میگردد.

وآن کس که راه حق پيما يدروشن گرددا .

آنانکه در راه حق درمیروسلو کندتا آنچه را که خدای بزرگ در کتاب نخستین مقرر کرده است بگذرانند و دریافته ، انجام دعند و خویشها و لذات بدنی و مسرات نفسانی آنان را آزمیر به جهان نوری بازندارد و گرمای شدید تابستان آنان را از سعی و کوشش در راه بلست آوردن خوشنودی خدا و صاحب عالم امر و خلق و امانده نکند و آنانکه در خانهٔ خدا همچنیان در طواف اند و پرگاروار بدور آن یگردند و از قدرت و صولت خدای ترسناک اند و در تاریکهای شب نماز گذارند و خدایرا عبادت و پرستش کنند و مختیهای مناسک و عبادات را تحمل کرده و از لغزش و غفلت های قوم و ملت خود به بخشایند و در راه حق جهاد کرده شدر زنند تن های آنان در روی زمین بگردد و ارواح آنان به محل اعلی معاق باشد، خداوندان سکینت آنان در روی زمین بگردد و ارواح آنان به محل اعلی معاق باشد، خداوندان سکینت آز علاین ظلمات و تاریکیهای طبیعت بر عند و از بد بختی های ناش از اسارت تن نجات یابند.

خدای بزرگ درکتاب ازلی تدوین وتکوین خود مقرر داشته وبتوقیع ازلی بنوشته است وبروح الامین سپرده است که وی دعوت هرآن کس که مغلوب ستعکاری ظلمات شده باشد ونیز دعوت خداوندان پاکی وطهارت راکه در جهت رضایت وخشنودی خدای گام بردارند ویرطرف شدن ستم و ظلم دیگرنرا خواهند اجایت کند ونیز مقرر داشته است که آنانراکه در دشواریها وزیانها ونا همواریهائی که فرزندان شیطان آرند وخطراتی که از آنان خیزد تحمل وبردباری کنند، باری

۹\_ زیرا قوت عقلیه انوار مجرده را دریا بدواز ظلمات وطبیعت خلاص شود. شرح قطب
 ۵٤٦ ۰

۲۰ یعنی آنچه در ازل در انوار مجردهٔ عقلیه بر آنها واجب شده است دریابند و انجام دهند. قطب ص ۶۱م.

۲- یعنی با توای ظلمانی بدنی جهاد کنند. قطب ص ۶۰ ه.

دهد و پیروزگرداند ومقر فرموده است که برتن مردمان فاجر وسیاه دل لباس سیاه پوشد .

وتوفیق یانته گانراه حق که از دنیاآن برگیرند وبآن،قدار اکتفاکنند که در انجام کارهای نیک این جهانی برای رسیدن به خوشبختی دنیای باقیبکار آید آنان را یاری دهد وبراعمال نیکو استوارگرداند.

واما بدبختان وواماندگان در راه وآنان که گرفتار خذلان ظاماتشده اند ودر کالبد جسمانی تاریک از انوار حق بدور ماندهاند، از توفیق خدا همچنان محروم و بی بهره باشند، اینان کسانی هستند که آنچه زوال پذیرد ودر هنگام جدائی ومفارقت روح از کالبد برودوزائل شود بر آنچه همواره با آنان باشد وزوال نپذیر دو بواسطه آن پتوانند از عقبات ودشواریهای برزخی وآنش جهنم بگذرند ونجات یابند، برتری دهند ویر گزینند.

تازیاندهای خدائی وابزار عذاب ورنج ابدی وی از کسانی که از راه حق گریزند ویراه فساد وگمراهی روند ویر خدای بزرگ وفرستادگانش افترازنند، انتقام گیرد، انتقامی بس سخت ودردنا ک

فرشته گان الهی فریاد وزاری نیکان راکه ناشی از ترس خدا بود همی شنوند ودربارهٔ آنان بسوی خدا زبان به تضرع وزاری گشایند و گویند: ای خدای ما ای خداوند عظمت و کبریاای پرورد گار عقول ونفوس اعلی، ای بر پا دارندهٔ سرادقات قدرت، ای خدای روشنائی بخش جهان وجود ، بر آنان رحمت آر ، پادرود خیرخود دل آنان که برعبادت تو پایدار اند خوشنود وسرور گردان ، ای خدای ما، آن مردمی که در راز ونیاز ومناجات خود فریاد و صیحه کنانند و در محراب پرستش وعبادت تو گریانند ، و خواستار برکت آسمان جلال تو می باشند،

۱- منظور از روح الامین رب منم نوع انسانی است که جبرتیل است و منظور از
 ۱) ابناء شیاطین مردم شرور است.

۲- ویالاخره منظور این است که آنان که از راه حق منحرف شدهاند در ظلمات شقاوتگرفتار آیند. واز امور دنیاوی بیزاری جویند، از ورود در محرمات خود را بدور دارند، و تمام سعی و کوشش خود را در راه تو مبذول دارند ای خدای ما از نزد خود بهرهٔ بزرگویژهٔ آنان گردان و بآنان از سبم فیض بی پایان خود قدرت و پیرورزی وروشنائی ویاری ده، خدای بزرگ دعوت واستغاثت فرشته گان را دربارهٔ آنانکه همواره به کارهای نیک و پسندیده گروند وبر دشواریهای پرستش وعبادت او بردباری کنند، وبرای ذات بی چون او انبازی نگیرند اجابت کرده بر آورد.

هرگاه اینان در عرصه ومیدان قدرت<sup>:</sup> گامبرنهند در آن دریائی غوطه ور شوند که خاص مقربین درگاهش بود و بآنها آن رسد که بمقربان رسد آن مقربانی که در زیر درجت ومقام کبریائی او بنزد مصدر جود وبخشش های بی پایان او مقام گزیده اند، <sup>ت</sup> و خدای بزرگ اینان را برمردمان بد کردار گمراه بیش از آنکه از کالبدهای جسمانی رها شوند و بباب بلند پایه او روی آورند<sup>\*</sup> پیروز گرداند و ویرای آنان زیبائی و بهاء از جمال نور بخش خود قرار دهد پس هرآن کس که ورا چشمی بیناودلی صماس بود در برابر آنان خاضع وقروتن گردد که بانوار ویها ووجمال حق متجلی شده اند<sup>\*</sup>

#### الصل در احوال سالکان

اکنون باید بازگردیم بدان مقصودی که در راه دانشی و در یافت آن بودیم . بدانکه هرگاه تابش اشراقات علویه برتفوس ناطقهٔ انسانیه همچنان دوام یابد مادهٔ جهان وجود در تحت فرمان وی آید ودعا وخواست های وی در عالم اعلی شنیده و اجابت گردد ، چه آنکه در جهان ازلی و قضای سرمدی که سابق

۱- یعنی عالم عقل. ۲- یعنی در افق اعلی. ۲- قبل از اینکه بعالم عقول و نفوس پیوندند. ۶- یعنی چون اینگونه کسان که از ابرارند در پرتو جمال و ژیپائی حق قرارگرفته اند

ومتجلی شده اند کسانی هم که دارای دل حساس وچشم حق بین باشند در برابرشان خاضع شوند.

برآفرينش جهان بود چنين مقدر شده است كه دعاى اشخاصي سبب اچابت فلانچيز و فلان امر بودا .

ونور سانح که از موطن جهان عقلی فیضان کند خود اکسیر قدرت ودانش بود پس عالم وجود مطیع و فرمانبردار وی شود و جهان طبیعت در فرمان وی گردد ودر نفوس مجردهٔ انسانی مثالی از نور خدائی جایگزین ومتقرر گردد ودر او نوری خلاق متمکن شود، وتأثیرچشمان،دهم در اشیاء عالم از ناحیهٔ نور قاهری بودکه در آنها اثر كرده وفاسد وتباه كرداند.

وبرنفوس خداوندان تجريد پس از جدائي از کالبدهاي جسماني انواري گونا گون،تابد که برگوندهای چند بود:

-- بارقهٔ که براهل بدایات آید وآن همچنان بدرخشد وبمانند پارهٔ نوری درخشنده خوشایند بودکه میدرخشد ونمیهاید .

- نوری که بر جز اهل بدایات تابد وآن نوری بود بارق ودرخشان که بزرگتر از آن نور نخست بودواز و به برق مانندتر بود بخز آنکه این نور برقی سهمنا ک بودوبسا بود که همراه آن آوازی رعدآسا شنیده آید ویا در دماغ متمکن گردد ۲.

- توری که لذید بود وبردلهای اهل معرفت وارد شود بدانسان که آبی گرم برسرها ریزد وصاحب او راگرم گرداند.

- نوری دیگر که بردلهای اهل بصیرت آید وزمانی درازهمچنان ثابت واستوار ساند وآن نور شدید القهر بود وهمراه آن تخدیری در دماغ حاصل آید. - نور دیگر که بغایت لذیذ بود و مانندبری نباشد و بلکه بدنبال آن بهجت و لطف و شیرینی بود ، این نور به لیروی محبت در جنبش آید .

- ۱۰ یعنی همه اجایتها در امور مختلف معین شده است. ۲۰ اصل خوارق عادات این بود.
- ۲- بوسیله گوش شنیده شده و یا بوسیله توای باطنی ودماغ اندر یافته شود.

- نوری دیگر آید که سوزان باشد و به نیروی عزت به جنبش آید . وگاه بود که از شنیدن طبلها و بوقها اموری حاصل شود که متبدیان را ترمناك بود . وگاه بود که از تفکر و تخیل نوری و حرکتی آید که عزت بزرگ ویزرگی بدنبال آرد - نوری دگر آید که نخست درخشان بود و در ربایندگی خود بسی بزرگ - باشد که ازلحاظمشا هدن و ابصار ظا هر تروروشن تر از آفتاب بودودر لذتی فراگیرنده بود - نوری بود درخشان و براق در غایت خوشایندی و چنین تخیل افتد که و ابسته و متعلق بموی حر بودوزمانی در از ثابت ماند .

۔ نوری بود نیاض با پنجهٔ مثالی که گویا موی سرویرابر گرفته باشد وبه سختی کشاند وبدورنجی لذت آور رساند .

- نوری بود با سرپنجهٔ کهچنان نماید که گویا در دماغ متمکن شده است . - نوری مبود که از ناحیهٔ نفس آید وبر تمام اجزاء روح نفسانی بتابد وچنان نماید که گویا چیزی در بدن فرود آید وکالبد را زره خود نماید ودر پوشد. آنسان که نزدیک بود که روح نفسانی او صورتی نوری پذیرد وآن بغایت لذید بود.

بوری که آغاز آن در شدت وصولت بود واز همان آغاز آدمی گمان برد که چیزیبرو منهدم شده است.

— نوری بود از انوار حانحه که نفس آدمی را بزداید ویصورت آویزان و معلق محض نماید واز آن تجرد نفس از جهات متعدد مشاهده شود اگرچه صاحب آن پیش از ورود این نور بتجرد آن آگاه نبوده است".

نوری بود که باوی منگینی خاصانگاشته شود بدانسان که تحمل آن از حد قدرتوطاقت بیرون بود .

... نوری بود که به همراهی وی نیروی تحرک کالبد بود بدانسان که

... للت این گونه انوار سرتاپای وجود انسان را فراگیرد.

۲- یعنی این نور موجب میشود که به تجرد نفس از جهات مختلف پی برد و اطلاع پاید ؟

نزديك بودمفاصل وى را قططمه، قطعه كند، اين انوار پانزده كانه كه يادشد همه از اشراقات عقل مفارق بود برنور مدبر انسائی که از نور مدبر نیز برهیا کل آدمی و روح نفسانی وی منعکس شود ونیل بدین انوار غایات متوسطان در سیر وسلوک بود وگاه بود که این انوار آنان را برگیرد وحس کند واز این جهت برروی آبوهوا روند وگاه بود که آنان را با همراهی کالبدهای آنان بسوی آسمان برد تابه بعضی از بزرگان جهان بالا به پیوندند واین امور همه از احکام وخصوصیات اقلیم هشتم بود' آن اقلیمی که جابلةا و جابرصادر آن بود ویزرگترین ملکات حاصلهٔ در سیروسلوک ملکه مرک بود یعن<u>ی مرکاختاری بود که</u> نور مدیر را از ظلمات منسلخ گرداند انسلاخی تمام اگرچه بطورکامل از بقایای علایق کالبدی که با کالبددارد مجرد نشود لکن بسوی جهان نوری رود ودر آنجا نموده شود و بانوار قاهره معلى كردد وهمة پرده هاى نورى را آن سان مشاهده كند كه كويانسبتى بمقام جلال نور محيط قيومى يعنى نور الانواريافته وگويا شفاف شدهاست و چنان شود كه گوئيادرمركز نورنهاده شده است واين مقام مقامي بود بس عزيز افلاطون، حكيم بزرگ یونان از خود حکایت کند وهمچنین کسانی بمانند هرمس ویزرگاندانایان از خویشتن حکایت هادارند وخداوند شریعت یعنی محمدین عبداله و گروهی دیگر از کسانی که از کالبدهای جسمانی وجهان مادی منسلخ شده اندنیز حکایت ها کنند وهیچ دورهٔ ازدوران روزگار از این امور خالی نبود زیرا از هرچیزی باندازهٔ معین ینزد کردگار توانا بودو کلید بازکردن درهای غیب وجهان نهانی بنست او بود که بجز او کسی از آن آگاه نبود وهرآن کس که بنفس خود این مقامات ندیده بود ورا نرسد که بر بزرگان واساطین حکمت بتازد زیرا این امر ناشی از جهل و نقص وقسور بود وهر آن کسی که خدای را از روی اخلاص بستاید واز ظلمات مادی بمیرد واز کالبد جسمانی رها شود وبشاعر متعلق بامور مادی ظلماتی را ترك كويد مشاهده كند آنجه راكه ديكران از مشاهدت آن ناتوانند .

۱- اقلیم هشتم عالبه شال و مثل معلقه است.

بعضی از این انوار همراه ومتضیعزت ویزرگی بودکه در امور وابسته به عزت مودمند بود وبعضی دگر همراه ومتضیمحبت یودکه در امور وابسته به محبت همی مودمند بود،ودر این انوار شگفتیها بود وهر آن کس که بتواند دو نیروی محبت وعزت را بحرکت آورد واز قوت به فعلیت رساند نفس وی براشیاء تحکم یابد یعنی نفس مدبر وی برحسب هریک از قوای وی در امور مناسب با آن تحکم یابد نه جز آن وآن کس که صعود کرده به موی جهان علوی رود و بدانجا رسد و در علوم حقه واسرار الهیه بیندیشد وثابت قدم و بردبار بود لاجرم بدانشهای حقیقی رسد زیرا مقامات عالیه آن همتهای عالیه بود وباید دانست که معم محاذیر ومهاویل وتحایر معین و راهنای خداوندان فکرت صعیح بود چه آنکه اندیشه<u>ها در راه</u> درست وامور الهیه به کارانند ویا در امورنایسند شیطانیه. وثبات همت بواسطهٔ مدرکاتیبود که مدد هریک از قوتهای آدمی است برحسب متعنیات آن قوتها،قوت عزت را برقوت تهر غلبت دهد وقوت محبت را یرقوت جذب، هرآن کس که بامورنهانی واسرار ربانی مستبصر بود ورا عبرت واعتباری جذب، هرآن کس که بامورنهانی واسرار ربانی مستبصر بود ورا عبرت واعتباری

وصبرو بردباری از عزم راح در امور خیزد وراز حقیقی آن بکسی وانهاده شده است که قائم وپایدار وآگاه بدین کتاب بود و برحقایق الهی وامرر زبانی که اساس حکمت اشراق است آگاه بود وبخدای توانا تقرب جوید وکم خورد وشپ زندهداری کند وبسوی پروردگار عز وجل زاری کند که راه رسیدن به خودرا برای وی آسان گرداند وسر و <sup>درو</sup>ن خود را بسبب افکار لطیفه تلطیف گرداند وامرار حوادث جهان فرودین را فهم کند و به جناب قدس الهی نسبت کند .که دوام ذکر جلال وجبروت خدای عالم، آدمی را باحوال شریفه رساند، والبته اخلاص در توجه پنور الا ثوار را اصلی و پایه بود در این باب و تطریب و بطرب آوردن نفس همراه باذکر

۱۰ یعنی مطلع باسرار حکمت اشراق بود که مشتمل بر اسرار ریائی است.

خدای که صاحب جلال وجبروت بود در حمول حالات اولیهٔ مالک بس سودمند بود و مضافاً براین حزن واندوه حال دوم سالک را برتر بود ودیگر خواندن محف منزله وسرعت بازگشت و توبه بدان کس که جهان خلق و امر بدست او است همهٔ این امور شرایط وعلل معدهٔ وصول سالک طریق بود

وهر آن گاه که انوار کثیرهٔ متواتراً بردل انسان تابدو همچنان فزون گردد و او را بیاراید بمقامی رسد که ورا لباس عزت وهیبت پوشانند ونفوس مردمان همه منقاد وفرمانبردار او شوند.

وجویندگان آب زندگانی را بنزد خدای جهان مقامی شایان وآب خورشی بزرگ بود. وآیاکسی بودکه از نور قدسی صاحب ملک وملکوت کمک خواهد وبدو پناه برد، وآیاکسی بودکه مشتاق وشیفتهٔ جهان عقلی بود و در خانهٔ جبروت حضرت ربویی راکوبد.

آیاکسی بودکه در برابر جلال وعظیت او خاشع بودوذکر حضرت عزت ورا به خضوع وخشوع آرد و آیاکسی بودکه علایق مهلک ظلمات را رهاکند ویسوی جهان نور وخدا رود تاو را هدایت کرده، رهنمون بود، بی بهر نشد هرآن کس که بسوی جناب وی شتانت، ناامید نشد آن کس که بدرگاهش بایستاد.

#### وصيت مصنف

من ای برادران شما را همیاندرژ دهم به نگهداری او امر خدا وترکه مناهی وی وتوجه به کل هستی ووجود خود، بسوی خدای جهان، یعنی مولا وسرور همهٔ آدمیان وجهان هستی، ذات بی چون نورالانوار، ووانهادن امور بیهودهٔ که شما را سود ندارد، از گفتار روکردار وبریدن از هرنوع خواطر شیطانی.

ونیز شما را اندرز میدهم به نگهداری این کتاب واحتیاط در آن وحفظ و

۱۰ در مرتبهٔ دوم میر و سلوك حزن واندوه سودمندتر بود. ۲۰ سرعت در توبت و انابت. حرامت آن از نا اهلان خدای توانا خلیفه من بود برشما ا

ومن از تألیف این کتاب در اواخر جمادیالاخرة از ماههای مال ۸۸ ه فراغت یافتموآن روزی بودکه متارکان هفتگانه در برج میزان گرد آمده بودند وآن درساعت آخر آن روز بود، وانبته مطالب این کتاب را جز باهلش ندهید، یعنی یدان کسانی که روش وطریقه مشائیان را بخوبی ودرستی آموخته باشند و دوستدار آموختن ودریافت انوار الهی ناشند.

و پیش از شروع و آغاز در این کتاب چهل روز ریاضت باید کشیدن وازخوردن كوشت حيوانات خوددارى بايدكردن، جويندة ابن حقايق بآيدكم خوردو از امور دینویه ببرد و در نور خدائی همچنان اندیشه کند و بر آن چیز که قیم وواقف باسرار حكمت اشراق قرمان واندرزدهدهاى بند بود پس درآن گاه كه شرايط آموختن این،کتاب کاملشده باتمام رسیدویرا رسد در اسرار وحقایق نهنته در آن فرو رود و در این وقت است که پژوهندهٔ این کتاب اندریابد که همهٔ حکمای متقدم و متأخررا حقایق و اسرار الهی نوت شده و از دست آنان برفته است آن حقایق واسراری که خدای توانا برزبان من جریان داده ودر این کتاب بودیعت نهادمشده است واندریا بند که دانایان خلف وسلف را باسرار ورموز آن آگا هی نبوده است این حقایت واسرار را روح القدس در روزی عجیب بیکباره بر نفس وروان من القاء کرد و اگرچه تدوین این کتاب از جهت موانع وگرفتاریهای ناشی از سفرهائی که مرا پیش آمد میسر نشد مگر در ما ههائی چند لکن باید دانست که این کتاب راشان ومرتبتی بزرگ بود وهر آن کس که حق را نپذیرد ومنکر شود بزودی خدای بزرگ از و ائتقام ستائد زيرا خداى توانا بزرك ائتقام ستائنده است وغالب بود براموخود والبته روا نېود که کسې بدون مراجعه به شخصي که بمقام خلافترسيده ياشدودانش این کتاب بنزد وی بود طمع کند که پاسرار ورموزاین دانش وحکمت اشراق واقف گردد .

ا۔ یعنی ہرگاہ این وصیتاز مورد عمل قرار ندھید خدا مایین من وشما حکم کند وخصم شما باد.

بدانید ای برادران من که همواره یادآوری مرگ از مهمات بود وبدانید که تنها زندگی در دنیای بازپسین ودار آخرت زندگی حقیقی بود پس خدا را بیاد آرید وذکر او را بسیارکنید.سعیوکوشش کنیدکه پیش از آنکه درکام مرگ روید واز این دنیای ظلمانی رخت بربندیدبا تماموجود خود فرمانهای خدا راگردن نهید ومطیع او امر او باشید ونمبیرید مگر آنکه تسلیموی باشید.

ای خدای من، ای پروردگار من وای خدای همهٔ هستی ها بما آن کن که نورا شایسته است نه آنچه مارا بایست. ما را به خود فامهل و بجز ذات بی چون خود یک چشم بر همزدنی هم مارا بدیگری فامنه. زمام کار مارا به ماویدیگری منه، ای پروردگار ما، خیر وخوبی دنیا وآخرت بماده و دست کرم خود را برما بگشا و و سعت ده. بدی دنیا وآخرت از ما بدورگردان، عیوب وزشتی های مارا بیوشان ما را به حقایق وجود خود بیا گاهان، ما را یاری ده، پاک گردان، کامل کن، دانش ده، بواسطهٔ تابش آنوار خود مارا معاد تمندگردان. ای بالاترین آرزوها، ای برترین مقصودها وگرامی ترین هدفها ای مهربانترین مهربانان ، سپاس و ستایش بی تیا س تر است که مشکور و معبود همهٔ موجودات جهانی، بخشندهٔ جود و وجودی ستایش و سپاس ابدی تنها توراست. و درود برفرستادگان وانیاء تو خصوصاً برسید و سرور ما

یندهٔ کممایه و بی بضاعت فانی مید جعفر مجادی اصفهائی ، امتاد دانشکدهٔ ادبیات و علوم المانی. بتاریخ بیستم آذرماه ۲۰۳۰

## فهرستمطالبوموضوعات

به منظور توضيع زيادتر و روشن شدن اطلاقات لغات واصطلاحات اين کتاب که بدنبال فهرست مطالب تنظيم شده است مراجعه شود به کتاب فرهنگ علوم عقلی و فرهنگ محطلحات عرفانی تألیف مترجم این کتاب، ضنا محض امانت یادآور میشود که فهرست بندی این کتاب و استخراج لغات واصطلاحات آن بوسیله فرزندم سید محمد مبادق سجادی دانشجوی دانشکده الهیات و معارف املامی وبا کمک نامبرده انجام شده است، توقیق ایشان را ازخداوند مسئلت دارد توضیح دیگری که لازمست اینکه در متن کتاب احیافاً دیده میشود که فعبول و فوابط و عناوین از لحاظ شماره مرتب نیست. که البته مایهمان صورت که اصل کتاب بوده است رعایت امانت را کرده ایم و البته بعید نیست که در طول زمان مطالبی ویا عنوانی وفعلی از اصل کتاب حافظ شده باشد ویا شماره همتم مرخو شده باشدو بهرحال رعایت امانت شده است .

۱ ـ منقدمهٔ مترجم شامل خلاصهٔ شرح حال مؤلف و تجزیه وتحلیل تفکر اشراقی درایران وسایر ممالک مشرق زمین ویونان و مقام شهابالدین در قلمفهٔ اشراق و منشاء و بررسی معنفات ورسائل وی.

۷۔ مقدمۂ قطبالدین شیرآزی شارح کتاب مبنی بر معرفی و بیان موقعیت علمیو معنوی شیخ شہابالدین واہمیت حکمت ایمافی در برابر حکمت بوفائی. ص د تا ۲۰۰

۳- مقدمهٔ مولف مبنی بربیان علت تألیف این کتاب و بیان اساس ومنشأ حکمت
 ۱۵ م م، تام راق.

#### ٢- كفتار نخستين شامل چند شابطه است.

خابطهٔ اول در دلالت انفاظ بر معانی وییان انواع دلالات. می ۳۶تا ۳۶ ۵- خابطهٔ دوم در تمبدیق و اقسام آن وشرح اصطلاحاتی که دراین باب آسده است.

۲۰۰ خابطة سوم در بیان ساهیت وشرح آن و الفاظ ومعانی عامه و خاصه وعوارض مفارقه.

۷۰ خابطهٔ چهارم در بان استیاز وفرق بین اعراض ذاتی، مفارق ولازم وابنکه اعراض یا اخص از معروضد یا اعم. ص ۳۶–۷۷. ۸- فابطهٔ پنجم در بیان اینکه همهٔ مفاهیم کلی اموری اعتباریند نه واقع درخارج.

۸۰۰ منابطة ششم در باب معارف و اقسام و حدود آن م م ۲۰۰ ۲۰.

. . . ضابطة هنتم در باب حدود وتعاريف از نظر مشائيان و اشراقيان. ص و ۲-۳.

، ، - فصل دوم در بیان تعاریف حقیقی و اصطلاح حد در نظر مشائیان ورد برآنان کهگویند جسم سرکب بود از صورتنوهیولی.ص ، ۲-۲۰.

۲٫۰ قاعدهٔ اشراقی در ویوان کردن اساس قاعدهٔ مشائیان در باب تعاریف واینکه ذاتیاتوعرضیاتی که مشائیان ملاك تعاریف قرار دادهاند اصولا قابل شناخت حقیقی نمی،اشند. ص ۲۳ تا ۳۳.

۲۳-مقاله یا گفتاردومدراقسام حجت وسادی آنها که خود شامل چند مالبطه است.

٤ - خابطة اول دررسم قضايا واليسهو تعريف قضيه وقياس ازم ٧٣ تا ٤ ٤

۵۰- خابطه دوم در اقسام قضایا وتقسیم آنها به معصوبوسهمله وسوجبه وسالبه از مفحه ٤٦ تا ٤٢.

۱۹- مابطهٔ سوم در جهات قضایا از نظر حکت رسمی پذوتی وییان اینکه هسهٔ تضایا به تضیهٔ بنیه بازمیگردد. از صفحه ۶۷ تا ۵۰.

۲۰ - حکمت اشراقی در بیان اینکه همه قضایا به موجبهٔ ضروریه باز میگردد. ازصفحه ۵۰ تا ۵۰.

۱٫۸- فبابطهٔ چهارم در بیان تتاقض وتعریف آن از صفحه ۵٫۵ تا ۵٫ ۱٫۹- فبابطهٔ پنجم در عکس مستوی وتعریف عکس وشرایط آن از صفحه ۰٫۵ ۲٫ ۱٫۳- فبابطهٔ ششم در لواحق وشرایط وعوارض تیاس واینکه در تیاسات حملی چه شرایطی لازم است ودر تیاسات شرطی چه شرایطی۴از صفحه ٫٫۵۵ ٫٫۰

، جـ در بیاندقیقهٔ اشراقی در مورد قضایای معدوله ومحصله وقرق معدولات باموجیات وییان اینکه آیا اصولا قضایای مالبهٔ وجود دارد یانه از صفحه جـ تا عـ ج.

۲۳- در بیان اشکال اربعه واینکه شکل چهارم آیا اصولا قیاس هست یانه؟ ودر بیان اینکه همهٔ تضایا به یک قضیه بازمیگرددکه سوجبهٔ کلیهاست وهمهٔ اشکال هم به یک شکل برمیگرددکه شکل اول باشد از صفحه ۲۳ تا ۳۳.

۲۳۰ قاعدهٔ اشراقی در باب شکل سوم واینکه نتیجه در هرمال در این شکل فروریه بتانه است. ازمفحه ۲٫۰ تا ۲٫۰ ع ۲ ـ قاعدهٔ اشراقی در باب شکل سوم وشرایط آن از نظر ودید حکمت اشراقی می ۷۱-۲۶ -

ه ۳- فصل در شرطیات در باب اقترانیات شرطیات وشرایط وحدود آن واینکه سکن است قیاس مرکب باشد ازهم شرطیات وهم حملیات. از ص ۵٫۵تا ۲٫۰

۲۹- فصل در قیاس خلف وتعریف آن وشرایط ترکیبی آن. از صفحه ۲۷ ۷۰.

۷۷- ضابطهٔ هفتم در مواد قیاسات برهانیواینکه سهمترین سبک استدلال همان برهان است برای علوم وییان مقدمات قیاس برهانی از صفحه ۷۷، ۸۰

۸۳۰ بعث در اینکه مشاهدات هر فردی برای غیر او حجت نیست وییان اینکه معلومات حاصل از مقدمات حاسی چیست؟ واینکه حاسیات برقاعدهٔ اشراق چند نوعند که از جمله مجربات واستقراء باشد وییان اینکه حاسیات افراد برای خود آناحجت است نه غیر وییان اینکه وهمیات را اعتماد نشاید و اینکه احکام و همیهٔ که مخالف با مقتضای حکم عقل است باطل است. از صفحه ۸۰ تا ۲۸ وییا اینکه متواترات و مشهورات ومقبولات ومتخیلات و مشبهات همه شفید حکم یقینی نمی باشد. وییان اینکه مشهورات چیست ومقبولات و متخیلات چیست ومشبهات یعنی چه وحدود وارزش آنها در معارف بشری چی وچه اندازهاست ؟ از صفحه ۸۰ <sup>۸ تا</sup> ۲۸۰

۹ ۹- فصل در تشیل، تعریف واحکام و نتائج حاصلهٔ از آن وایرادی که براین روش استدلال وارد است. از صفحه ۲<sub>۸</sub>۳ م.

. ۳. بیان اینکه آیا حکن است برای امری علل متعدد باشد یانه از صفحه ۲٫۷تاه٫ ۲٫۰ فصل در تقصیم برهان به برهان انی وبرهان لمی واینکه حدوسط در مقدمات چه نوع اثری دارد و اینکه حد وسط گاه علت تصدیق خواهد بود در ذهن و یا در خارح و گاه تنتها در ذهن علت تصدیقی است. از ص ه٫تا . ۹.

۳۳- در بیان اصول پرسشها واتسام آنها وهمینطور بیان فروع پرسشها از صفحه . ۹ تا ۹۹.

۳۳ قمبل اول مقاله سوم دو مفالطات والواع واقسام آن وبیان مواردی که ایجاد غلط می کند در قیاسات که خلاصهٔ مواردآن از این قرار است: الف همهٔ حدوسط به مقدمهٔ دوم نقل نیابد. مهد اصولا حدوسط در مقدمه دوم تکرار نشود. ج- مهمل بودن مقدمهٔ دوم وبیان نشدن کلیت وجزئیت آن. د. عدم ذکر موضوع یا محمول یکی از دو مقلسه در نتیجه. ه مصادره برمطلوب باشد یعنی نتیجه عین یکی از مقدمتین باشد.
و. مقدمهٔ قیاس نادرست باشد از راه تشابه لفظی یاغیره
ز. تقدم ویاتاً خرحرف سلب در موازدی که عکس آن درست است.
ح صور مقدمهٔ اول در قضایای بعضیه بجز صور مقدمهٔ دوم باشد
ح صور مقدمهٔ اول در قضایای بعضیه بجز صور مقدمهٔ دوم باشد
ط ایهام اینکه عکس قضیه هم درست است مشلا هرمیا هی رنگ است ویگمان برد که هر رنگی هم میاه است وقضایا ومقدمات را براین ایهام ترقیب دهد.
یم میاه است وقضایا ومقدمات را براین ایهام ترقیب دهد.
عم میاه است وقضایا ومقدمات را براین ایهام ترقیب دهد.
عم میاه است وقضایا ومقدمات را براین ایهام ترقیب دهد.
م میاه است وقضایا ومقدمات را براین ایهام ترقیب دهد.
م میاه است وقضایا ومقدمات در ایراین ایهام ترقیب دهد.
م میاه است وقضایا ومقدمات در ایراین ایهام ترقیب دهد.
م میاه است وقضایا ومقدمات در ایراین ایهام ترقیب دهد.
م میاه است وقضایا ومقدمات در ایراین ایهام ترقیب دهد.
م میاه است وقضایا ومقدمات در ایراین ایهام ترقیب دهد.
م میاه است وقضایا ومقدمات در ایراین ایهام ترقیب دهد.
م میاه است وقضایا ومقدمات در ایراین ایهام ترقیب دهد.
م میاه است وقضایا ومقدمین مرکب از صفحه مولا می وقایل که مایگفتیم در ترقیب قیامات وعایت شود از مطا وسفالطات زیادی امان حاصل است می مهم.
م وسفایات زیادی امان حاصل است می مهم.
م می می میاه این اینکه اغلب این خطاها برای کسانی حاصل میشود که در علوم تبحری ندازد.

۳۹ در بیان متضایفین وحقیقت آن.م بو، ۸۹.

۳۷- در بیان نوهی از سفالطهٔ دیگر کهاز راه این امر حاصل میشودکه امر خاص در مقام امر عامگرفته شود ص ۹۹.

۲۸- در ایان اینکهگاهی از اوقات خطا وسفالطه از این راه حاصل سیشود که اسری که بالفعل است بجای بالقوة ساخوذ شود ویالعکس ویا امور عقلی بجای اسور عینیگرنته شود ویهٔ اینکه مثال چیزی بجای خود آن چیز گرفته شود ویا اینکه جزء العلة بجای کل العلةگرفته شود می ....

۹۹- بیان اینکهگاهی مفالطه از راد اجرای اولویت ویالا اولویت حاصل میشود در غیر موارد خود ص ۱۰۱

. ٤- ایمان اینکهگاهی مفالطه از این راه حاصل میشودکه امر محال موجود قرض شودکهگفتهاند فرض محال محال نیست لکن براو احکام وجودی بار شود ص ۱۰۱. ۱٤-گاهی مفالطه از راهکم مبالاتی به جهات وحیثیات متعد بود ص ۱۰۳

۶۶- بیان اینکهگاهی سفالطه از رام تغییر اصطلاح حاصل شود ص ۲۰۱۰ ۲۰،

۲۶۰ یان اینکه مفالطهگاهی از این راه حاصل میشود که عدم ملکه بجای ضدگرفته شود. ص ۲۰۰۳

٤٤- در بیان ضابطه در شناختن اعدام وییان اسماء اعدام. ص ٤٤. ه٤- در بیان اینکه یکی از اموریکه موجب مقالطه میشود اخذ سابالذات است بچای ما بالعرض یعنی شلا سلب وابجاب بچای عدم وسلکهگرفته خود. ص ٢٠٠٠ ۶۹ در یان اینکهگاهی موارد مغالطه از این راه حاصل میشود که مثلا لفظ عامرا طرداً وعکماً درست بدانیم مثلا تصورکتیم که از صدق عام بهر معنی که باشد صدق خاص لازم آید چنانکه میدانیم از نفظ عام مانند کلمهٔ کل و غیره گاه امور مستغرقه خوامته میشود یعنی هرفرد فرد مشمول حکم است وگاه عام جمعی است واین نکته باید در هنگام ترتیب تیاس رعایت شود ص ۲۰۱۰ م.۰۰

۷۹-دربیان اینکهگاه مغالطه از این راه واقع میشود که احکام ماهیاتی که دارای اجزاء متشابه اند در هریک از اجزاء آنها جریان داده شود، مثلا، تمام احوال اجزاء را برای هریک جزه واحوال هریک از اجزاء را برای کل مجری،دانیم. ص ۷۰۰ و۰۰۰.

۸۹- فصل دوم در پارهٔ از ضوابط وحل وشکوك است و در بیان اینکه مثلا در پارهٔ از موارد تصور میشود که در یک تیاس فقط کبری کافی است و نتیجه حاصل میشود ۱۰۸

، ۽ ۽ يان اينکه اينگونه خطا ها هم تاشي از اين است که امور بالقوه را بجاي امور بالقمل قرار بدهند. ص ۲۰،۰،۹۰

. ۵- دربیان ایرادی که در معرفات و حصول مجهولات از معلومات شده است و اینکه پس از حصول تصور ویا تصدیقی ما از کجا میدانیم که مطلوب ما این بوده است و اگر قبل از این شناخته شده بوده است که مجهول نبوده است. ص . ۱۹۱۹ .

، ۵۰ قاعده در مقومات اشیاء واینکه روا نباشد که حقیقت یک امر را مقومات مختلفه باشد بر سبیل بدل و توارد علل متعدد بر معلول واحد درست نیست. ص ۱۱۳٬۱۱۳. ۲۰۰۰ قاعدهٔ در قاعدهٔ کلیه کهگوید : وجوب چیزی بر چیزی دیگررا عدم آن حکم

در فردی از افراد آن باطل می کند و بالعکس ص٤١١٤، .

مهمه قاعده واعتذار. در تحت این عنوان شیخ اعتذارکند باینکه در باب سطق باختصار برگذارکردیم ازاین جهت که در این بابکتابهای ژیادی نوشتهاند.

ودر باب مغالطات هم از این جهت مخن بدرازاکشیده شدکه اهمیت آن در احتراژ از خطاکتر از خود مسائل منطق نیست. ص۵۱۱۸٬۱۱۰

ع ۵- درییان این معنی که غرض و مطلوب در دانشها استفاده از امور یقینی است ویدین جهت بسیاری از قضایارا که یقینی نمی باشند کنارگذاردیم و بیان اینکه کدام یک از قضایا مفید است و باید مورد استفاده باشد و کدام نه. ص۲۰٬۱۱۸

م م. قاعده در ویران کردن قاعدهٔ مشائیان در مورد عکس و بیان اینکه خن مشائیان در بلپ عکس مستوی که گفته اند: میتوان از راه دلیل افتراض و برهان خلف ثابت کرد ایرادی دارد. واصولا این ریش، ریش پسندیدهٔ نیست زیرا ...ص ۲۰، ۲۰۰ ۲۵۰ قصل سوم دریان پارهٔ ازداوریها ونکته های اضراقی وبررسی پارهٔ از تواعد شائیان. من ۱۲۵٬۱۲۶

۷۵۰ در بیان اینکه اشیاء سوجودهٔ در خارخ یا جوهر است یاعرض وییان ایرادی که بر تعریف جوهر از دید سشائیان شده است وییان اینکه اعراض همواره محتاج به سوخوعند که حال در آنها باشند ص ۲۰۱۵ ۱۳۹۰.

۸۵- در بیان اینکه آیا وجود،ممکنات را از حالت امکان خارج کرده وواجب می نماید وهمین طور عدم وابرادی که شده است از دید حکمت اشراق ص ۱۳۸، ۱۳۸ منابع می می ۱۳۸، می می ۱۳۸،

٩ ٥- يان نوع تقدم علت برسعلول واقسام تقدم ص ١٢٨، ٩٢٩،

. ۹ ـ حکومتی در اعتباررات عقلی، وبیان نزاع بین پیروان مشاء که گویند وجودماهیات در اذهان واهیان ژاند برماهیات است وآنان که گویند تنها در اذهان ژاند است نه در اعیان م . ۱۳۰ ، ۱۳۲

۲۹- بیان اینکه وجود اصولا از امور اعتباری است و بجز امری مفهوسی و عقلی چیزی دیگر نمیباشد می ۱۳۳٬۱۳۳.

۲۳- در بیان اینکه بعضاً شاهده میشودکه پارهٔ از پیروان فلسفهٔ شاه بسیاری از مسائل وحتی میادیکار خود را در الهیات بروجود واصالت آن نهادهاند، در حالکه یک امر نسبی ومفهومی اعتباری بیش نیست پس همهٔ آن سانل باطل است.ص۱۳۹، ۲۷،

۳۳- در بیان اینکه وحلت نیز سائند وجود امری اعتباری است. می ۱۳۸، ۱۳۸ ۲۶- در بیان اینکه عدد نیز اسری عقلی است. می ۱۳۸.

۵۹۰ دریان اپنکه امکان هرچیزی در عقل مقدم بروجود آن میباشد. زیرا نخست پاید ممکن باشند تا موجود شود. ص۱۳۹.

۲۹- درییان اینکه وجوب، هرچیزی کهواجب استماننداسکانممکن باید قبل ازوجود آن باشد من، ۱۶.

۳۰- درییان اینکه اجناس بعنوان جنسیت و همینطور انواع بعنوان نوعیت وجود مستقلی ندارند ومثلا سوادکه مشعول عنوان لون است خود یک امری نیست ولون بودنآن امری دیگر ص ۱۶۱، ۱۶۱،

۲۸- دربیان اینکه همهٔ اضافات ونسبتهای متکره اعتباراتی عقلیاند نه موجوددر خارج مانند ایوت وینوت و اخوت، علیت ومعلولیت. من ۱۶۱٬۶۶

٩- دريان اينكه جوهريت جوهر امر اعتبارى مقهومى است. ص ١٤٧.

. ۷. دربیان اینکه صفات دوقسماند. پارهٔ در خارج وجود دارند وصورتی هم ازآنها دردهن آید سانند.سواد، بیاض... دوم آنچه تقطدر ذهن سوجودند سانند اسکان، جو هریت ۱۹۳ ۷۱- درییان اینکه صفات عقلی همه امور اعتباری میباشند. ص۴۱، ۱۶۶. ۷۷- فصل در بیان اینکه عرضیت خارج از حقیقت اعراض است و بیان اینکه عرضیت.هم مانند جوهریت امری ذهنی و انتزاعی است. ص۵۱۱.

م.. حکومت دیگر دربیان اینکه قواعد مشائیان ایجاب میکندکه چیزی شناخته وتعریف نشود و قابل شناسائی نباشد ص. ۱۶ .

٤٧- دربیان نقضی بر حدود و تعاریف ازنظر مشائیان بر اصولی که خود قبول دارند از جمله اینکه خود قبول دارند که فصول جواعر نامعلوم بود، حد جوعر بامری سلیی شده است، برای نفس و مفارقات فصولی بود مجهول، تعریف عرض نوع تعریف دوری است، وبنا براین نه میتوان اجسامرا شناخت ونه اعراضرا و بالاخره تعاریف مشائیان چیزیرامعلوم نمی کند.ص ١٤٦، ١٤٨.

مهد درییان اینکه پارهٔ از مقولات از جهت مقولیت اعتباریاند و پارهٔ هم عارض و هم معروض آنها اعتباری است مانند مقولهٔ اضافه و اعدادکه اضافه ومضاف اعتباریاست. ص ۱٤۷ م ۲۰۱۷،

۲۷۰ حکومتی دیگر در ایطال هیولی وایرادکلی براینکه اتصال قابل اظمال هست یانه ۹ و بالاخره هدم اصل مشائیان دراثبات صورت و هیولی ویان اینکه جسم عبارت از نفس مقدار مطلق بود یعنی جسم مطلق مقدار مطلق بود وجسم خاص مقدار خاص . ص ۱۵۲-۱۵۲۰

٧٧- درباب تخلخل وتكائف واقوال ويراهين مشائيان دراين ياب صروه ٢٠٥٩،٠٠

۸۷- درییان اینکه سشائیان اتصال را به معنی استدادگرفته اند ودچارسفالطه شده اند. ص ۱۹۹

۹۷- حکومتی در بیان اینکه هیولایعالم عناصر عبارت از مقداری است قائم پذات خود وچیزی بنام هیولی وجود.ندارد ص۲۵۱۰

۸۰ حکومتی در مورد مباحث وابسته به هیولی و صورت وتناقضیکه درگفتار مشائیان دراین باب وجود دارد ص۸۰۵–۱۹۰۰

<sub>۸۱</sub>- دربیان اینکه سشائیان علاوه بر مورت جسمیه صورتی دیگر بنام صورتنوعیه ثابت کردهاند ونقض برهانهای آنان دراین سورد ص ۲۹۱–۱۹۶۶.

<sub>۸۲</sub>- دربیان ایرادیکه برگفتار سائیان در نظام آفرینش از عقل اول شده است. ص ۱۳۴-۱۳۴

۸۳- بازهم در بیان براهین سشائیان در اثبات صورت نوعیه . ص ۲۹ ۱-۸۶ ۱۰

<sub>۸۴</sub>- دربیان اینکه شفت وضعف در همهٔ امور حتی در امورکمیهم جاری است و اینکه مشائیان فقط در امورکیفی مجری میدانند خطااست. ص۱۹۷

<sub>۸۹</sub>- دربیان اینکه اطلاقات عرفی در باب سائل علمی حجت نیست . ص۱۹۹. <sub>۸۹</sub>- قاعده در ابطال جوهر فرد ویان اینکه برهان فلاسفه براین اس یک توع مقالطه است و از باب اخذ ما بالقوه است بجای ما بالفعل ص۱۷۰.

۸۰- دریان بطلان براهین اثبات جزء لایتجزی یا جوهر فرد. من ۱۷۱.

٨٨- قاعد در!بطال خلاء ص ٢٧٢.

ه ۸- حکومتی در الطال براهین بقاء نفس از نظر فلاحفه و اثبات آن از راهی دیگر وئرق امکان در مفارتات ومادیات . صع ۱۰.

. ۹. در باب مغالطات مشائیان در مورد وحدت. ص ۲۰۱۰

<sub>ا</sub> به حکومتی در باب مثل افلاطونی و ایطال برِهان مغالطی مشائیان در باب ایطال مثل افلاطونی وییانگفتار مشائیان در باب وجود و وجوب وموجود. ص ۱۷۸-۱۷۸. ۱۹۳۰ تاعده در جواز صدور بسیط از مرکب وییان اینکه امور بسیط ممکن است

مستند به علل مرکبه باشند، ص ۹ ۹ ۵۰۰ ۸۱۰

۳۹۰ بیان اینکه حکم کلرا نتوان در هریک از اجزام آن نافذ دانست. ص۱۸۰۰ ۱۸۳۰ ۱۸۳۰

۹٤- حکومتی در ایطال جمم بودن شعاع، ص۱۸۹-۱۸۷.

ه ۹ - حکومتی در باب تضعیف آنچه در باب ر<u>ؤی</u>ت و ابصار گفته شده است وییان اینکه ابصار نه بواسطهٔ خروج شعاع از چشمو تلاقی آن با مبصرات است و نه یا نطباع مبورت اشیاء بود در رطوبت جلدیه ونه برا هنمائی از راه مبورت منطبعه است. ص ۱۹۸۸ - ۱۹

۹۹- قاعده در حقیقت مبور مرایا وییان اینکه صورتهای سرئیه واقع در آینه نباشد. ص ۱۹۱-۱۹۳۰

به حکومتی در مسموعات که عبارت از اصوات وحروف بود ویان بطلان آراء . مشالیان در باب مسموعات که گویندعبارت از تشکل هوا بود بسبب مقاطع حروف. البته شیخ قائل به تموج و تشکل هوا میباشد در صوت لکن برهان مشالیان را نپذیرته اند.

۹۸- دریان اینکه امبولا بسائط محموسه تعریف ندارند چون اجزائی ندارندکه بتوان درمقام تعریف بدان اجزاء تعریف کرد. ص٤٩٤-٥٩٩. جهار فصل در وحدت وکثرت و اقسام وحدتها. ص ٩٩٢،٧٩٩. . . ، د**قمم دوم کتاب در انوازالیهه و نور الالورومبادی وجو دوترتب**آن و درآن پنج مقالت اول در نور وحقیقت آن ونورالانوار وآنچه نخست از اوآید. ص۹۰،

۱۰۱ × ۱۰۱ مېل در اينکه نور تيازې به تعريف ندارد. ص۹۹،

۰،۰۰ قصل در تعریف غنی،الذات. ص**ره ۱**.

۲۰۰۳ فصل در نور وظلمت واینکه اشیاء بر دوقسماند یا نور بالذات است ودیگر آنچه بالذات نور نیست وآنهم یا نور بالعرض است ویا غسق است وآنهم بر دو قسم است یا هیئت وعرض است یا برزخ و جوهر است. ص۸۹،۱۹۹۰.

۶، ۱- دریان اینکه معطی انوار از غواستی نیست و موجوداشرایی باید باشد که نور بالذات است. ص.، ۲۰

مَ آنَ فَصِل در اینکه جسم در وجود خود نیازسند به نور مجرد است.

دراین فصل ثابت میکند که همهٔ مقادیر و برازخ و هیآت برزخیه محتاج بنور مجردند. ص ۲۰۱–۲۰،

۲.۹ خابطه دراینکه نور مجرد مشارالیه باشارهٔ حسیه نمیباشد. ص ۳.۳.

۰، ۱- خابطه در اینکه هرچه تور مجرد است تورلنفسه است ویرعکس و اینکه انوار عارضه لنفسه شمی باشند و بلکه لغیره اند. ص۲۰۹۰.

، ، ، ، فعبل اجمالی در اینکه کمی که ذات خودرا ادراك کند نور مجرد خواهد بود وبالاخره بیان این معنی که علم مجرد بذات خود باین است که خود از خود پوشیده . نیست. ص ٤ . ١ .

۹.۱۰ فعبل تفصیلی در باب ادراکات نور مجرد. ص٤.۱.

، ۱۱۰ دربیان این معنی که هرموجودی که پایدار به خود بود وبدرك ذات خود بود علمش بذاتش بواسطهٔ حصول مثال ذاتش در ذاتش نیمت و بلکه بصرف عدم حجاب ذات برای ذات بود ویامری زائد بر ذات نبود. صع ۲۰۹۰، ۲۰

۱۱۱ منابطه درتورواینکه مطلق نورمطلق ظاهر بالذات است وانوار عرضه ظاهربالعرض اند م ۵۸، ۲۰

۱۱۳ - حکومتی در اینکه ادراك چیزی مر ذات خودرا عبارت از ظهور او بر ذات خود بود، نه مجرد بودن او از ماده آنچنانکه آئین مشائیان است. ص.۹ . ۳.

۱۱۳ - دربیان اینکه نظر مشائیان در باب علم مجردات بذات خود ویغیر درست نیست. ص ۱۱۳-۲۱۱ می نظر مشائیان در باب علم مجردات بذات خود ویغیر درست

<u>ع ۱</u>۰ فعمل در انوار واقسام آن. ص ۲۱، ۲،

۱۱۰ در تقسیم نور بنور فینفسه لنفسه و نور فینفسه لغیره. ص ۲۱۳.
۲۱۱۰ در تعریف حیاة و حی و اینکه سوجود حی موجودی است که دراك و ۲۱۳۰.
۸۱۱۰ دریان اینکه غواسق ذنت خودرا بذاته ادراك نبی کنند. ص ۲۱۳.
۲۱۰ ایضاح دیگر ص ۲۱۶.
۲۱۰ ایضاح دیگر ص ۲۱۶.
۲۱۰ دریان این معنی که جایز است که چیزی چیز دیگررا برای غیر خود ظاهر ۲۰۰۰.
۲۱۰ دریان این معنی که جایز است که چیزی چیز دیگررا برای غیر خود ظاهر ۲۰۰۰.
۲۱۰ می ۲۰۰۰.
۲۱۰ دریان این معنی که جایز است که چیزی چیز دیگررا برای غیر خود ظاهر ۲۰۰۰.
۲۱۰ می ۲۰۰۰.
۲۱۰ دریان این معنی که جایز است که چیزی چیز دیگررا برای غیر خود ظاهر ۲۰۰۰.
۲۱۰۰ می ۲۰۰۰.
۲۱۰۰ دریان اینکه موضوعات و محلهای خودرا ظاهر می کند. ص ۲۰۰۰.
۲۱۰۰ دریان اینکه عربی امری نتواند برازخ را مدرك بالذات گرداند. ص ۲۰۰۰.
۲۱۰۰ دریان اینکه عربی امری نتواند برازخ را مدرك بالذات گرداند. ص ۲۰۰۰.
۲۱۰۰ دریان اینکه عربی امری نتواند برازخ را مدرك بالذات گرداند. ص ۲۰۰۰.
۲۱۰۰ دریان اینکه عربی دیگر. ص ۲۰۰۰.
۲۱۰۰ دریان اینکه عربی امری نتواند برازخ را مدرك بالذات گرداند. ص ۲۰۰۰.
۲۱۰۰ دریان اینکه عربی امری نتواند برازخ را مدرك بالذات گرداند. ص ۲۰۰۰.
۲۱۰۰ دریان اینکه عربی وجودی برازخ نمی باشند. ص ۲۰۰۰.
۲۱۰۰ می ۲۰۰۰.
۲۱۰۰۰۰.
۲۱۰۰۰.
۲۱۰۰۰.
۲۱۰۰۰.
۲۱۰۰۰.
۲۱۰۰۰.
۲۱۰۰۰.
۲۱۰۰۰.
۲۱۰۰۰.
۲۱۰۰۰.
۲۱۰۰.
۲۱۰۰۰.
۲۱۰۰.
۲۱۰۰.
۲۱۰۰.
۲۱۰۰.
۲۱۰۰.
۲۱۰۰.

ه <sub>۱</sub>۲۰ درییان اینکه همهٔ انوار در حقیقت نوریه اختلافی ندارند واگر اختلافیدارند. به شدت وضعف وکمال ونقص است نه به عوارض ونه باجناس وقصول چون بسیطاند. ص ۱۱۷–۲۱۸۰

۲۰، مصل، دراین مصل سجدداً بازگشت کند باثبات اینکه اختلاف انوار به شدت وضعف است ازراهی دیگر و بالاخره بیان سیکند که ذات وحقیقت انوار یکی است دارای سرائب ص ۱۸ ۰۲

<sub>۱۷۷</sub>- ایضاح دیگر در اینکه انوار الهیهٔ مجرده در حقیقت نوری مخلف نیباشند. ص ۲۱۹،

> ۱۳۸۰ بعث در اینکه «انانیت» نوری مجرد است. ص ۱۹، ۱۳۸۹ تاعده دراینکه موجد براژخ خود مدرك ذات خود بود. ص ۱۹، ۱۳۰۰ فصل در لورالانوان ص ۱۹،۹۰۹.

۱۳۱ دراینکه اگر نور مجردی از لحاظ ماهیت تیازمند باشند نیازمند به جوهر نماسق نظواهد بود. ص ۱۹،۹

متها الذات باید بنور تیومی و نورالانوار متهی شوند و نیازمند بنوری میباشند که نخنی مطلق است. ص. ۲۷–۲۷ . ۱۳۳۰ - برهان اجمالی در مسأله فوق، ص۲۷۶. ۱۳۶۰ - برهان اجمالی دیگر دراینکه نور دهنده همواره خود مستنیر بود. ص۲۷۶. ۱۳۶۰ - طریق تفصیلی دیگر در بیان اینکه فاعل غیر قابل است. ص۲۷۶-۱۷۶۶. ۲۳۹ دربیان اینکه در ذات نورالانوار نتواند دوجهت باشد. ص۳۳۶-۲۶۶. ۲۳۷۰ متالت دوم در ترتیب وجود ودر آن چند فصل است، فصل اول دراینکه از واحد حقیقی از آن جهت که واحد است بیش از یک معلول سادر نشود. ص۶۳۶.

۱۳۸ - دربیان اینکه روا نبود از نورالانوار هم نور صادر شود وهم ظلمت . ص ۶ ۳۳ -۲۳۰ .

<u>ومر</u>د قصل در اینکه نخستین صادر از نورالانوار نور مجرد و واحد است. ص ۲۲۹ -

، ٤٢- دريان اينكه هرگاه از نورالانوار ظلمت صادر شود لاژم آيدكه نورى ازو. صادر نشود. و الا تعددجهات در ذات لازم آيد وهمينطور سكن نبود ازو بلاواسطه دونور سادر شود. ص٢٢-٢٢٨.

۱٤۱- در بیان اینکه کمال نور به چیست؟ واختصاص یکمرتبهٔ از نور بنورالانوار بودن ویک سرتبهٔ آن بنوری دیگر به چیست؟. ص ۲۲۸-۲۲۹.

۱٤۲ دربیان اینکه نورالانوار مبد. یک نور است واین همان نوری است کسه پهلویان آنرا بهمن نامیدهاند. ص.۳۳.

۲۶۰ فصل در احکام برازخ. ص ۲۳۱،

ع ع ب دریان اینکه هر اشارهٔ را مشارالهی لازم است که محایات ونهایات اشارات است. و بالاخره اثبات این امرکه اگر برزخ محیط یعنی فلکالافلاك وجود نمیداشت برای اشارات حسیه مشارالیهی که نحایات اشارات باشد نمی بود. ص ۲۳۶-۳۶۰.

> ۵۶۰۰ دریان اینکه محددالجهات غیر تابل انتسام است. ص۲۳۰، ۲۳۰، ۲۶۰۰ در بیان اینکه حرکات افلاك ارادی است. ص۲۳۷،

۲۳۸، ۱۱۰ دریان اینکه برازخ میته را بالذات حرکت دورانی سکن نیست. ص۲۳۷-

۱۶۸-، دریان اینکه سافل نسبت به عالی سلطنت ندارد. ص۲۳۸. ۱۶۹-، دریان اینکه حرکات افلاک قسری نیست. ص۲۳۸-۱۹۳۹.

، ه ۱۰ دربیان اینکه حرکات افلاک مستند به شهوات و صفات غضبیه و غیرهنباشد. ص . ۶۶۰

، مرد دریان اینکهنور اقرب رادوجهت نیست و پلکه دو اعتبار است وییان لزوم سنځیت بین علت و معلول. ص ۶ ع ۶ ـ ۶ ۲ ۲

> ۲۰۱۰) قاعده درکینیت مدورکثرت از واحد. ص۲۶۲. ۲۰۱۰ ماله در وجود نورالانوار. ص۲۶۲.

عوره دريان معنى وجود. س٢٤٣٠.

وورب کاعلہ در مشاهلت, صع ع ۲۶ ٩ و ٢ - دریان اینکه ایمبار به چیست؟ وسشاهد وشهود چیست؟، ص٤٤٧٠ ب، ١- تاعدهٔ اشراقی دیگر در اینکه مشاهدت نور غیر از اشراق شعاع آن بود برآن کس که آنرا مشاهده می کند. ص ه ۲۶ . ٨٠١- لمبل درايتكه هر نور عالى را نسبت به سافل تهري بود ونور سافل رائسبت په هالي محتى بود. ص٦٤٦. و مرب دربیان اینکه نور سافل بنور عالی محیط تمیشود وسافل مقهور عالی است است من ۶۶۳، . بر در بیان اینکه لذت عبارت از ادراك وشعور به كمال بود ویا ادراك به حصول کمال بود. من۲۶۹۰ رجاب الوار سائله هاشق الوار عاليه الدوالوارعاليه قاهر الوار سافله الد. من ٢٤٠٠، ص ۷۶۷ م ۲۰۰۷ مصل دراینکه اشراق نور مجره بانفصال چیزی از اونبود. س ۶ ۶۰۰ ٣٢ ٢٦ فصل در کينيت مدور کثرت از واحد احد وترتيب آن. س٢٤٨٠ ي ٢٦٦٤- دربيان اينكه چگونه كثرات هالم ناسوت ولايعوت وسلكوت مستند بيك وجودند. س و ۲۶ - ۵۵ ۳۰ ١٦٥ دربيان أمحاب أصنام متكافئه يا أنوار عرضيه ومدور الملاك ونفوس، ص TOV ٢٠ ٦٦ دريان مدور طبقات طوليه وعرضية سوجودات از ذات نورالأنوار. ص ٢٠ ٦٦ ۷۰۱۰ دریان اینکه نور مجرد **تبول اتصال و انفصال نمی کند. س ۹ ه ۲**. مراقات اینکه جهات قهر عوالی و محبتسوافل، اشراقات عوالی وعشق سوافل وشهود آنها منشأ لكثرات عالم وجود است. ص ٥ ٥ ٣- ٢ ٣. و ٦ و . فصل در تنسه کلام در باب نوابت وبارهٔ از کواکب. ص٢٦٣. . با دریان نظام وجودی کواکب وعلویات س۲۹۳. ۱۷۱- دریان اینکه خورشید عبارت از طلمم شهریور. ناعل روز، رئیس آسمان است واز این جهت است که مورد ستایش بوده است. ص۳۳ ۲-۲۶، ۷۰٫۰۰ فصل در بیان علم خدا بر اساس قاعلهٔ اشراق، ص۶٫۶۰ سررا دربیان اینکه علم خدا بذات خود باین است که نور لذاته بود وعلم او

باشیاه دیگر باین است که اشیاه بهجو حضور اشراقی برای او ظاهرند وعلم اویه نحواخافت اشراقی که اضافت یکطرفی است میباشد. ص۲۶۶-۳۹۹۹.

ع بدر المصل در قاعدة امكان اشرف بر سنت اغراق. ص ۲۰۷۱.

مرود باشند بیان اینکه هرگاه میکنات اخسه موجود باشند باید ممکن اشرقی پیش از آن موجود بود تا سیکنات اخسه معلول ومستند بآن باشند. ص ۲۷۳-۲۷۳.

۲۷٫۰۰۰ بعث در عجایب ترتیب عالم اعمازهالم اعلییا عالم اجسام عنصری. ص ۲۷۳. ۱۹۷۰ محث در اینکه پیروان مشاء سیکویند که عالم اجسام از نظم وترتیب بدیم تر است از عالم عقول ومجردات و اشواقیان بعکس گویند. ص۲۷۳.

۱۹۸ پان اینکه اهل کشف وشهود بنظام احسن خلقت عوالم اعلی واقف میشوند وییان اینکه بسیاری از حکماء اهل شهود خود عالم انوارزا در معراج واسقار روحانی خود بدیدهاند. ص۳۷۳.

۹۷۹- بیان اینکه شیخ اشراق نخمت پیرو فلسلهٔ بحثی بوده است ومیس براه و روش اهل تجریه وفلسفهٔ دَوتی هدایت شده است. ص۹۷۹-۶۷۳.

ممار دربیان اینکه حکماه فارس نیز قائل بامبالت اتوارندوخود اهل تجریدونلسفه نوریه بودهاند. صع۷۰.

۱۸۱- بیان اینکه منظور از ارباب انواع چیست؟. می ۲۷۰۰-۲۰۰

۱۸۲ دریمانجریان انسلاخ افلاطون از کالبد جسمانی خود و میر روحانی او در عوالم اعلی . ص و ۲۷–۰۰، ۲۰

۱۸۳ قاعده در جواز صدور بسیط از مرکب. ص۲۸۱ م ۱۸۶ قاعده در بیان اقسام ارباب انواع . ص۲۸۳ . ۱۸۵ دربیان طبقات مختلف موجودات ومراتب وجودی آنها. ص۲۸۳ . ۱۸۸ دربیان اینکه بین ارباب امنام وبین اصنام نور متعبرتی واسطه میشود.

ص٢٨٤٠ ٧٨٧- دريان عدم تناهى آثار علول وتناهى آثار تغومن، ص٥٨٨٠ ١٨٨- دريان اينكه الوار مجردهزا مقدارى نبود، ص٥٨٨-٢٨٦٠ ١٨٩- دريان اينكه احتجلب نور قاهر و انوار قاهره از ما در اثر ضف مدوك ما بود نه كلمي در آنها ويان اينكه نورالانوار قاهر است بر همة موجودات ديگر، ص٩٨٩ -٧٨٩ ٠

. ۹ . - دربیان ایتکه گاه بودکه در نامتناهی هم تفاوت بود. ص ۸۸ .

ر و ب است. همچنانکه قهاریت باره از انوار مانم از رؤیت است. همچنانکه قهاریت آنتاب مانم رؤیت ستارگان بود. ص ۲۸۹.

مقالت مومند کیفیت فعل لورالانوروانوار قاهره و تعمق خند ) حرکات علوی ودر آن چند نمبل است. نمبل دریان اینکه نمل انرار ازلی است. س. ۲۹.

۹۹۱- دربیان اینکه اصول سوجودات طراً وکلا در سرحلهٔ نخست تکوین سوجود شده اند و آنچه در طول دهر آید و رود مستند به حرکات افلاك وزمان بود. ص ۹۰ – ۹۱ - ۹۰

ع و را فصل در بیان اینکه عالم قدیم است وحرکات افلاك دوری وتام است. ص ۲۹۳۰

۵۹۱۰ دریان تعریف حرکت و حادث وانسام آن. ص ۹۹۰.

۲۹۹- دربیان اینکه حرکت بالذات متجددبود و همهٔ متجددات بدان مستند بود. ص ۲۹۶.

۱۹۰ - دربیان اینکه حرکات درعالم جسمانیات و حوادث و انفاقات دائمی نبود. ص ۲۹۵۰

۸۹۱- نکه در بیان اینکه روز عبارت از مدت طلوع وغروب آلتاب بود مرکز عبارت ازتشبه یا نوار آ تلسی بود. س ۹۹-۸۹ ۲۰۰

. . . . دربیان اینکه معشوقات عقلیه متکژاند. ص ۸ و ۲ - و ۲.

، ، ، محمد در تشه گفتار در باب قواهر کلی طولی و عرضی واژلیت و ابدیت زمان . ص ۳۰۰

۲ م ۲ مدراینکه انوار قاهرهٔ طولیه همواره از یک ذات که ذات نور الانوا راستمبتهج میشوند. ص . . . ۰

۳.۳. دریان اینکه تقدم قواهر بعضی د بعضی تقدم عقلی است. نه زمانی. ص ۳۰۱۰۰۰

۹ - ۹ در بیان اینکه برهان امتناع لایتناهی در زمان وحرکات جریان ندارد. . ۲۱ بیان اینکه حرکت وزمان از امور مجمعة الوجود نمی باشند. ص ۷.۳ ۲۱۱ در بیان اینکه این تاعده که گفته اند فرض محال محال نیست لازمه اش این نیست که بنوان براین فروش انوری را استوار کرد.می ب. ۳ ۲،۲ در بیان اینکه وجود حرکات بی،نهایت بدین معنی نیست که اموری دیگر و شلا وجود حوادث محالم ستوقف بربی تهایت بود ودر نتیجه وجود آنها سعال بود ص ۲٬۸ ۳۰۳ در بیان اینکه معنی این امرکه «آن» پایان ماضی است این تیست که پس از آن «آن» دیگر ینبود ص ۳۰۸ ٤ ، ٩ در باناینکه یکی از مغالطات این است که حکم جمیع وکل را بریک یک اجراکنند ص ۲۰۹ ه ۲ در بان اینکه حرکات افلاک برای ربدن بامری قلسی لذیدبود. ص ۹. ۹ ۲ ، ۲ در بیان اینکه انوار مجردهٔ مدیره در مرتبت تازل انوار فاهرهاند ص . ۲۰ ¥ ۲۰۱۷ در بیان اینکه چون حرکات افلاک دوری است برای نیل به غرض خاصی بود ص ٦٠ ۲ ۸ ٫ ۸ در بیان اینکه انوار مجرده مدیره در مرتبهٔ نازل از انوار قاهرهاند واینکه حرکات افلاک برای غرض خاص نوری است ص ۳۱۰ ۹ ۲ ۲- در حوادث وضوابط کلی حوادث که واجب التکرار است ص ۲۱۳-۱۳۲ . ۲ ۲۰ در بیان اینکه تحریکات در افلاک سد اشراقات بود واشراقات موجب حرکات یود ص ۲۱۳ ۳۱۳ ر ۲ وقاعده در بیان آنکه مجعول ماهیت بود نه وجود ص ع ۲ و ۲۰۲ مقالة چهارم در تقسيم برازخ وهيات ويارة از ثواى آنها و در آن چند نصل. است ص ۲۱۵ ٣٣ ٣٠ در تقسيم عناصر به متتصدوماجز وشقاف وبالأخره بعث خواص وأحوال قوابس TIV 'TIO 00 ۲۲ ۲۰ در یان اینکه عناصر سه است واتش عنصری جدا نبود ص ۲۰۱۰ ، ۲۳۰ ه ۲۰ - در بیان انقلابات عناصر ص ۲۰ ۲۰ - ۲۰ ۲۹۹ مل در بیان انتهای همهٔ حرکات بانوار جوهربه با عرضیه ص ۲۹۹ ۳۳۷ در بیان اینکه همهٔ حرکات در همهٔ موجودات بسبب افوار مجرده است اعم از افوار مدبرة انساني وجز آن حي ٧٧٣-٩ ٧ ر ۲۰ ب در بان اینکه مؤثر حققی درجهان وجود، نوز است و ۲۰ - ۲۰ س ¥

در بیان اینکه مورسرایا منطح در خیال اندبلکه عبارت از امور معلقه اند ۲۰۰۷

در اینکه همهٔ قوای حاسهٔ ظاهری ویاطنی یک نور باز سیگرددکه نفس ناطقه باشد ص۳۵۳

۲۲۲ در بیان اینکه پارهٔ از اوقات نفوس خلع کالید کردمعقایق را در عالم بالامشاهده میکنندواغلب عوارضی که عبارت از تعلق بماده باشد نفوس مدیره را از مشاهدهٔ عالم بالا باز میدارد ع ه...

۲۲۳ در بیان اینکه کسانی که بخوا هند مقایق رامشا هدمنا بند با ید ریاضت کشندواز کالبد مادی خود مجرد شوند ثامقایق را مشاهده نمایند ۲۰۵

در بیان اینکه انوار مدیره را احکامی بود بداته واینکه همهٔ کارها واعمال قوای ظاهری وباطنیوحتی قوای بدنی هم بازگشت به انوار مدیره کند م م

در بیان اینکه حاس و حواس وآنچه از قوی در همهٔ بدن پراکنده بود حاصل آن در نور اسفهبد بود . \*

۲۶۴ در بیان اینکه نوع اشراق نور مدبر پرخیال نوع اشراق او بودبرابصار که هردو به علم حضوری اشراقی بود. نه به حصول خال. ۲۰۰۳

در ایان اینکه مزاج برزخی بواهطهٔ کامل شدن ویافتن اهتدال کامل طالب نفس شود وبه او نفس مدبره افاضه شود. ۲۰۵

مقالت پنجم درمعاد و نبو ات و منامات و در آنچندقصل است فصل اول در پائةتنامغ ۲۰۰۷

ه ۲۶ دریان اینکه قوای ظلبانید بدنیه عاشق وشیقتهٔ نورند تابدان کمال یابند ویدان جهت او را از عالم انوار ومجردات بخود جنب کرده اند که حافظ گوید؛ سابدین در له بی حشبت وجاه آسده ایم، از بدخاد نه اینجا به پناه آسده ایم ۲۵۰

۲٤٦ در بیان[ینکه هرگاهنفوس.مدبرهٔدر این عالم که محل وجایگاه استکمال!ست ودر این کالبد جسمانی کمال نیافت ویلکهدر اثر انصاف به مقات رذیله نقصان هم پیداکرد پس از رهلئی ازکالبد خود به کالبدهای پست دیگر تعلق یایدو ۲۰۰.

۲۴۷ در بیان اینکهچون کالبدانسانیتباه شودونور مدیراوهمچنان تعلق به ظلمات داشته باشد در همین کالبد های پست ظلمانی این چهان تقل یابد ویعالم اعلی علیین نرود ویلکه به لسفل اسالهاین تقل یابد. رس

در بیان ایرادی که در باب افتقال نفوس پس از تلاشی کالبدها به ایدان و کالبدها دیگر شغه است. ۲۰۰۰ ۲۴۸ در بیان اینکه <sub>ا</sub>رای هر دستهٔ از نفوس مدبرهٔ انسانی از حیوانات پست دستهٔ وجود دارد که از لحاظ خلق وغوی مناسب باآنها میباشند ونفوس مدبرهٔ آنها بارعایت تناسب اخلافی به کالبد حیوانات مشابه باآنها نقل میشود.

در بیان اینکه مذهب مشرقین در باب تناسخ وهم مذهب مشائیان نادرست است. در بیان رأی افلاطون وحکمای اقدم در باب تناسخ عمم

در بیان اینکه انوار مجرده متنظی بطلاناقتضاهای خود نمیباشد ومیدم مدیرات متغیر نمیباشند وبالاخره نفوس مدیره **هیچگاه تباه وباطل نمیشود وهمچنان باقی وچاویدان** است. ۲۰۱۵

۲۰۰۲ دریان اینکه نفس ناطقه جاویدان است وبطلان کالد به بطلان اعتدال مزاحی آن بود. ۲۰۰۳

۲۲۹ قصل در بیان رهائی انوار طاهره وانتقال آنها بعالم نور. ۳۳۶

در بیان اینکه هرگاه انوار مدبره درکالبدهاکمال یابند ومجردشوند نوریتآنها شدت یابد ویسیاز تباهیکالبد بعالم انوار اتصال یابند وبه کالبدهای انسانی دیگر نقل نیابند،۳۶

در بیان اینکه هرگاه نفوس به مجردات عقلیه تعلق پیداکننداز مبادی نوریه وامور روحانی اللت برند وهرچه تعلقات آنها بمادیات فزونگردد از لذات روحانی بی یهره باشند واز مادیات. امور ظلمانی لذت برند وگاه بودکه اصولا رنج حاصل از تعلقات ماده را در نیابند. ۳۰۸

در بیان اینکه هرگاه نفس در غرور مستیخود بهداملا اسور ملایم ویاناملایم را ادراک نکند و و در بیان اینکه کمال نور اسفهبد این است که به توت تهروغضب خود آنچه لایق آنها است اعطاکند ولازم است که نور اسفهبد بطور کامل نسبت به کالبد ظلمانی خود قهاریت یابد ونسبت بانوار مکوتی محبتش فزون شود تا به معادت نائل آید ولذائد را دریا بد و بر استه در بیان اینکه اگر نفوس به کمال علم وعمل آراسته گردند و با خلاقیات معتد له آراسته

در این اینکه اثر نفوس به دمان علم وعنی آرامیه دردند و با کرنیات تعدیه ارام شوند از لذاید نوری بهره وافی برند.از لذتهای مکرر ومتواتر ۲۰۰۰

۲۵۱ در بیان اینکه همهٔ لذتها بازگشت باسور روحانی وانوار وحرکات کند واینکه حرارت وحرکت از عشاق نورند. ۳۷۱

در بیان اینکه اتحادی که بین انوار مجرده است اتحاد عقلی بود نه برژخی وجرمی و نور امنهید تعلق تدبیری به کالبد دارد وواقع در آن نیست وانوار تا هرهٔ عالیه مظاهر مدیرات اند ۲۰۷۹

۲۰۲ در بیان اینکه انوار سدبره در هنگام جدائی از کالبدها ستاز از یکدیگرند ۲۷۲ در بیان اینکه قهاریت عالم اعلی نسبت یعالم سفلی همچنان جاوید و دائم است ۲۷۳ ۲۰۳ فصل در بیان اموال نفس انسان بعد از مفارقت از یدن ۲۷۶ در بیان اینکه نفوس بعد از مفارقت از کالبد دو دستهاند یکسته کاملان در علم و

.

۸۰۲ اصل در احوال مالکان ودر بیان انوار پانزدمگانه که وارد بردلهای مالکان الیانشود ۲۹۸، ۱۹۰۶ در بیان حالات ومقام اقلیم هشتم در بیان لزوم شرایطبرای کسی که میخواهد حکمت اشراق را بیاموزد ۲۰۱۶ ۲۹۰ در وصیت مصلف کتاب وسبب تألیف وتاریخ تألیف آن

- ì

۰,